A quoi bon une philosophie existentielle ?

DORIN STEFANESCU

« Le Sabbat a été institué pour I’homme. Ce n’est pas I’homme qui est fait pour le
Sabbat » (Marc 2, 27). En reprenant ces propos de I’Evangile, Benjamin Fondane les relie a leur
contexte : « rapports médiats, extérieurs et formels dans la Loi, rapports immédiats, directs et
intimes dans la Foi »'. Contexte peut-étre trop divisé en lui-méme, puisque la « sainteté » de la
Loi ne fut jamais mise en doute. Lorsque Pascal affirme que « le sabbat n’était qu’un signe,
Exode, XXXI, 13, et en mémoire de la sortie d’Egypte, Deutéronome, V, 15, donc il n’est plus
nécessaire puisqu’il faut oublier I'Egypte »* il souligne aussitot le double sens (littéral et caché)
de la Loi, qui est « réalité ou figure ». Or Jésus Christ « a levé le sceau. Il a rompu le voile et a
découvert ’esprit »*. Comme tout signe, le sabbat renvoie & quelque chose de plus que lui ; car
garder le repos signifie — dans son sens spirituel — le garder vivant, actif et tendu vers ce qui le
surplombe absolument, le sur-signifi¢ divin. Le garder, ce n’est pas le clore et I’interdire au
changement, mais le faire transgresser et porter les fruits des semences qu’il contient. Ce n’est
pas la lettre morte (cas ou la Loi resterait celée dans 1’obscurité de la stérilité)*!, mais la lettre
ranimée par I’Esprit. Miracle de la Vie qui brille au sein de la Loi et la fait briller. Or « les
miracles sont pour la doctrine et non pas la doctrine pour les miracles »°. Bien que la Loi soit
située au-dessus de la moralité et de la raison universelle, elle a ét¢ congue pour servir ’homme,
tout comme les miracles invoqués donnent vie a la doctrine et le sabbat humain se parachéve
dans le grand jour du repos divin. Aspect qui met des rapports non-formels et intimes entre
I’homme et Dieu. Le repos de Dieu dans lequel I’homme vient se reposer n’est pas immobilité
de Iinterdit ; bien au contraire, c¢’est le repos de Dieu en ’homme, car celui qui est entré dans le
repos de Dieu s’est lui-méme reposé de ses peines (voir Hébreux 4, 9-11) : « Venez a moi, vous
tous qui peinez et ployez sous le fardeau. Je vous donnerai des forces neuves ! » (Matthieu 11,
28)°. Le sabbat conformément a la Loi n’est suspendu que dans la mesure ol son voile a été
rompu et il est porté & I’éclosion par I’action fécondante de 1’esprit qui transperce le sens littéral’,
C’est un passé actif plus ancien que le temps historique ou un parce que toujours existant qui
met en mouvement le présent, le renouvelle dans un repos de la Présence, créateur et a-venir
pour I’homme, ou celui-ci puisse recevoir le don de la contemplation divine. C’est, pour
Fondane, « ’esprit dans lequel la Loi peut étre transgressée : les disciples ont cueilli des €pis le
jour du Sabbat parce qu’ils avaient faim, Jésus 1’avait transgressée pour guérir un paralytique.
La Loi est sainte, mais elle a été faite pour I’homme ; elle peut, par conséquent, étre suspendue
des que les intéréts majeurs de ’homme risquent d’étre meurtris plutdt que sauvegardés par elle.
Le bien de ’homme commande non seulement le dessein de 1’Histoire, mais aussi les desseins
de Dieu »*.



172 A quot bon une philosophie existentielle ?

Aujourd’hui, constate Fondane, a la suite de la thématisation hégélienne de la raison
universelle et de I’esprit dialectique, I’homme ne pense plus que la Loi (et I’Histoire) ait été
faite pour lui. C’est « une pensée qui a perdu confiance dans ses propres droits »’ ; les regagner
serait, aux yeux de la dialectique post-hégélienne, revenir a une pensée condamnée par I’Esprit
du Temps, réduite a un discours vide et a des métaphores poétiques. S’il y a une nouvelle
philosophie existentielle (qui continuerait « la vieille pensée que proclama Jésus »), il faut voir
si cette seconde vague (aprés celle d’un Pascal, d’un Kierkegaard, d’un Nietzsche ou d’un
Chestov) pense que I’homme est fait pour la Loi (quel que soit le contenu de cette Loi) ou, bien
au contraire, que la Loi est faite pour I’homme. A la différence d’une philosophie de, portant sur
’existence (philosophie du général et de la paix, du repos satisfait), la tiche d’une philosophie
authentiquement existentielle (philosophie de I’exception, de ’inquiétude et de la rupture) serait
« d’éclairer ce qui est inconditionné, historique et par 1a non valable pour tous». Une
philosophie qui ne cherche pas un savoir (ce que la connaissance pense de I’existant), mais
appelle ’existant a penser la connaissance.

II faut donc que I’existant soit un point de départ, c’est « celui-la méme qui déclenche la
question ». « C’est en cela, me semble-t-il — précise Fondane — que réside la nouveauté destinée
a bouleverser de fond en comble la pensée spéculative ; car I’existant, en questionnant, met en
branle la métaphysique et met en cause la connaissance ». Il est a savoir quelles seraient les
réponses de la connaissance aux questions de 1’existant dont la maniére de questionner trouble la
paix du déja-connu. « La compréhension du point de vue de ’existant » renverse la logique d’un
comprendre issu du connaitre. En plus, quel est cet existant qui questionne ? Et, s’il n’est pas
causa sui, est-il un étre ? « C’est précisément a I’existant seul qu’il appartient de faire connaitre
son point de vue », mais en le faisant connaitre, ne le livre-t-il pas & une connaissance qui se le
subordonne ? Si elle le subordonne a son propre exercice cognitif, elle le transforme en objet
fini, en finitude. C’est une double perte : ’existant est réduit a ce qu’il n’est pas, en un concept
vidé de vie, traité en tant que précipité abstrait d’une pensée ; mais, en plus, il est dégradé
ontologiquement, puisqu’on lui confére un statut secondaire par rapport a ce qui existe
réellement. Si I’existant se fait connaitre a la connaissance, est-ce vraiment celle-ci qui le
connait, ou bien s’épuise-t-elle devant quelque chose qui s’offre & sa compréhension, mais
qu’elle ne peut pas comprendre ? C’est la raison (universelle ou non) qui n’est pas capable de
surmonter ce qui lui résiste, un existant qui ne lui ressemble pas, qui n’est pas a ’image de sa
propre existence. Or c’est justement grace a cette résistance que le rapport se renverse : c’est
I’essence méme de la raison qui s’offre & I’existant, le concept qui sombre dans le pré-
conceptuel. Tout a coup, ce qui interrogeait est interrogé, accusé, mis en doute et a 1I’épreuve.
C’est « I'interrogation passionnée de la connaissance par I’existant ».

La raison qui questionne est la raison qui voile ; ses questions font écran entre le point de
vue de D’existant et ce qui est a voir a partir de ’existant méme. Si Kierkegaard recourt a
I’angoisse, c’est parce qu’elle nous révele « le néant que la raison universelle nous dissimule ».
Or I’angoisse n’entre pas dans les catégories du connaitre ; bien au contraire, elle les défie et les
repousse dans le domaine de la finitude. C’est la raison pour laquelle I’angoisse ne peut pas étre



Dorin Stefanescu 173

voilée, apaisée, apprivoisée ; ¢’est a elle de révéler le néant. « Mais le néant, souligne Fondane,
n’est pas un néant de 1’existant, mais un néant dans I’existant », une félure dans I’existant ou
une syncope de la liberté : le péché. Si le néant prend les apparences de la raison universelle ou
devient le principe (de I’Histoire, du Destin) qui persuade [’homme qu’il est « une passion
inutile », alors il reste non-dévoilé. Si, par contre, le néant est dévoilé par I’angoisse, il rompt
avec la raison et se montre tel qu’il est, révélation du péché. C’est-a-dire la révélation de
quelque chose qui se montre en nous-mémes, qui nous ronge a la racine de notre étre, et en
méme temps révélation de quelque chose qui nous manque. Comme tout symbole, le néant est
marque et manque a la fois : il dé-marque le lieu ol quelque chose nous manque, une absence
qui fait relief ou pli. Une absence qui désespére'’, mais qui se fait voir. Cela ne veut pas dire que
I’étre de I’existant pourrait se réduire a une espéce de manque pur, siége exclusif du néant ; si le
néant est dans 1’existant, ¢’est a [’existant de prendre la tdche de sa révélation, d’exister comme
cadre révélateur. C’est toute sa valeur, car ce n’est pas lui le néant (ce qui ’anéantirait comme
tel), mais la seule « chambre obscure » ou le néant puisse se dévoiler et donc se dé-néantiser.

Dévoilement qui passe pour absurde aux yeux de la raison qui ne donne pas son
assentiment a un tel tour de force paradoxal. Or, dit Fondane, «il faut se passer de cet
assentiment », puisque, comme pour Kierkegaard ou pour Chestov, « I’Absurde n’est pas en
dega, mais au-dela de la Raison». Cet au-dela pose I’existant non seulement comme
transcendance, mais comme préexistant toute logique (« si I’angoisse en effet préceéde la logique,
Iexistant préceéde donc I’Existence et le singulier le général »). Son point de vue précede
I’horizon de la vue, pareillement a la lumiére qui est a la source de ce qui est vu. Bien qu’elle ne
soit pas vue, elle met en lumiére tout le visible. Mais cette antériorité est en méme temps source
d’inquiétude : quelle transcendance nous questionne et a laquelle notre raison se montre
impuissante a répondre ? D’ici la tendance « naturelle» de poser «le rapport de notre
impuissance a quelque chose qui peut ». Tendance irrépressible, puisque les questions sont
urgentes et ne supportent pas de délai. En effet, que répondre a une question qui, tout en se
posant en nous-mémes, se pose avant nous, avant méme que nous puissions ouvrir la bouche ?
Nulle pensée n’a assez de temps pour répondre a des questions si pressantes, pour voir
I’im(pré)visible qui déja n’est plus. Mais c’est justement « de la pensée de ’existant pendant
que, engagé dans un réel qui n’a encore ni forme ni structure, que la philosophie existentielle
s’occupe ». C’est une pensée qui n’a pas le temps de s’étonner ; bien plus, qui n’a pas le temps
de penser, qui se laisse penser dans le «pendant que» du réel ou elle baigne. Cela ne veut pas
dire que ce serait une pensée sans problémes ; son point de vue étant celui de I’existant, elle suit
ce changement de perspective ; sa problématique c’est I’existant et non pas la connaissance. « Je
pense que je pense» ne tourne pas au «je pense, donc je sui », mais au «je pense que je suis ».

La pensée existentielle authentique ne pose pas un divorce (comme le fait la philosophie
dite positive) entre vivre dans une catégorie et penser dans une autre ; elle vit et pense selon
Iexistant qui se donne comme expérience a vivre et a penser. Expérience de 1’angoisse
révélatrice du néant et du péché, d’autant plus malheureuse qu’elle se confronte a la position
d’un existant pendant que, mais qui 1’oblige de s’ouvrir vers la préposition d’un avant que. Or
ce n’est pas le nominatif de 1’existant pendant que (son nominal appellatif comme tel) qui la met



174 A quot bon une philosophie existentielle ?

en branle, mais surtout ’accusatif de I’avant que (ce qui ne peut pas étre nommé et donc appelé),
’accusation anonyme mais incontournable du péché dévoilé. « Voila enfin le philosophe aux
prises avec la souffrance humaine », avec la conscience malheureuse dont on ne peut tirer
aucune satisfaction de I’esprit, pas méme une paix qui serait offerte par le Dieu des philosophes.
Et cela parce qu’« un Dieu (j’entends, un véritable !), c’est le contraire de la rationalité absolue ;
il n’a rien d’apaisant; il ne peut donner nulle satisfaction & I’Esprit ! ». C’est I’expérience
inquiétante, et pour cela méme inintelligible au philosophe, le discontinu de 1’exception possible,
désespérante pour 1’homme, mais pleine d’espoir pour un Dieu a qui « tout est possible »''.
Méme si cette expérience semble interdite a la cogitation philosophique, « il ne s’agit nullement,
avec la pensée existentielle, d’un abandon de la connaissance, d’un sacrifizio del intellecto, mais
de la recherche enfin d’une connaissance véritable qui ne se détournerait de rien de ce qui est ».
De rien de ce qui est ; ¢’est-a-dire une pensée qui n’évite que le non-étre, et s’arréte sur le seuil
des étants pour se laisser penser par ce qui est, y compris I’expérience du désespoir, pour
laquelle les derniers confins de la compréhension, a /a limite du possible et de I’impossible, font
partie d’un existant qui se fait et se défait sans cesse, qui est et n’est pas, serait-ce le connaitre
qu’on ne connait pas ou le non-savoir du mystique qui est un mode de savoir.

Est-ce donc d’une vérité que parle la philosophie, une vérité qui se donne a connaitre
telle que la raison veut la connaitre (« une vérité contraignante », « la fille de notre soif de
servitude »), ou bien s’agit-il d’une vérité qui se donne en tant qu’existante et par cela méme
révélatrice d’un tout autre type de connaissance ? La pensée est-elle en mesure d’affirmer quoi
que ce soit sans que dans son contenu ne s’affirme la possibilité méme de cette affirmation ?'* Si
ce n’est pas la vérité qui a été faite pour la pensée, mais la pensée pour la vérité, la vérité a été
faite pour se montrer a I’homme, pour que la pensée puisse 1’atteindre. Mais elle ne le pourrait si
en elle-méme ne s’affirmait ce qui rend toute affirmation affirmable : en soi, I’inaffirmable
comme tel de tout principe inné. C’est la raison pour laquelle la philosophie existentielle se
fonde sur I"autorité de la révélation du Livre, seul parmi les livres qui « craque sous la pression
d’une possibilité infinie, ouverte & I’Homme », fille ou parente de la pensée prophétique. Non
pas un retour a la sécurité d’une foi perdue, a la quiétude des réponses toutes faites, mais
I’horreur du repos et de la certitude, le risque" de la question qui raméne la possibilité de la
réponse. Crise philosophique ou religieuse ? « Impertinente inquiétude » qui est la méthode
propre a une métaphysique de la rupture et non pas & une métaphysique du clos. Méthode
(methodos : voie et voyage) apparemment a la portée de la philosophie: « maintenir
linquiétude dans ['existant » ; ¢’est-a-dire le maintenir vivant, ouvert au paradoxe de la vie.
Mais pour que la pensée puisse comprendre cette inquiétude dans 1’existant, elle devrait étre
elle-méme inquicte, comme déconcertée et décentrée, affolée et angoissée, bref : détachée de la
logique qui a beau d’étre inébranlable'*. C’est pourquoi « la philosophie existentielle ne
commence pas avant mais seulement a partir de I’instant ou tout enseignement finit, ou le Savoir
ne répond plus a nos questions »". Les questions ne trouvent plus de réponses satisfaisantes
pour I’Esprit ; elles se posent dés que le savoir se tait car il ne sait pas davantage. Dans ce
silence de la sagesse ignorante surgit une question impossible, essentielle, qui met tout en
question'S. C’est I’exception inintelligible, non valable pour tous, qui vient au méme instant que



Dorin Stefanescu 175

la révélation de I’existant, pendant que celui-ci met en crise et en accusation le repos (tout ce qui
est consentement et contentement), pour le déchirer jusqu’a la limite infranchissable, avant que
le néant ne I’éclipse.

« A partir de 12 — mais de 1a seulement — débute la philosophie inconditionnée, historique,
non valable pour tous — qui, par le fait méme d’étre, institue la critique de la théorie de la
connaissance telle que formulée par la philosophie positive et lui assigne ses limites ». Avant
d’étre liberté, I’existant est refus ; mieux, sa liberté est refus au clos et aux fausses issues, a
I'immanence et aux fausses transcendances. S’il s’agit d’une philosophie de la rupture et de
I’exception, il pourrait y avoir le danger que cette exception devienne concept ou catégorie, dans
la mesure ou tous les existants seraient pris pour exceptionnels. Mais 1’exception n’est pas
n’importe quel existant ; « une philosophie non valable pour tous, cela veut dire seulement,
peut-étre : non valable pour tout homme pendant que plongé dans les conditions ordinaires de la
vie ou, pour chaque question, il y a une réponse toute préte ». Ce n’est que [’existant
imprévisible qui est exception, apparition soudaine qui fait de chacun /'unique, le nouvel étre
élu pour lui-méme'’. Non pas par lui-méme, car «l’expérience qui fera de nous une
« exception » et nous livrera aux problemes existentiels ne dépend pas de nous ». C’est a nous
d’écouter la promesse d’un renouveau, qui ne s’adresse qu’a nous, mais elle résonne depuis
toujours, avant que nous puissions en avoir 1’expérience. Ne pas savoir 1’écouter, c’est ignorer
son avant que, refus qui rend impossible le pendant que de 1’expérience existentielle. Ce serait
rester (et « se reposer ») dans un Dimanche qui ne finira jamais. Mais la promesse donne ce
qu’elle promet, c’est déja le don d’un presque-rien et d’un presque-tout, « la voix étrange du
« grand Lundi » qui rend le Dimanche de I’Histoire si sombre, si anxieux, si long »'®. Laisser
’existant aux prises avec le néant, c’est le laisser ravager par un « pouvoir magique », révélation
négative qui doit mirir, c’est-a-dire se nier elle-méme. Sinon, I’existant reste devant la porte
d’une Loi close, pour laquelle ’homme croit étre fait. Or la promesse ne détruit pas la Loi, elle
abroge son jugement ; elle annonce que la porte de la Loi est ouverte (et I’a toujours été), mais
elle ne I’est que pour chacun a part, pour une entrée d’exception et d’élection qui est le privilege
de ’'unique. Tout comme la Loi est faite pour un tel homme, « cette porte n’était faite que pour
toi », dit le gardien dans Le Proces kafkaien. Un toi qui singularise 1’accés, le passage révélateur
vers la lueur qui brille au ceeur de la Loi. C’est I’existant qui doit la questionner, mais — pareil a
Perceval — il doit poser la question juste et urgente, inconditionnée parce que vitale (« une
question qu’il n’avait jamais posée »), pour que la Loi mdrisse et soit suspendue. Non pas
supprimée, mais gardée et surmontée d’elle-méme, détachée de sa logique extérieure, ranimée —
par une rupture radicale — dans la révélation de la Vie qui se promet. Car — selon Kafka, cité par
Fondane — «la logique a beau étre inébranlable. Elle ne peut résister & un homme qui veut
vivre ». On ne doit pas forcer des portes ouvertes, mais — sans connaitre a proprement parler le
don a venir, déja venu — vivre dés I’instant cette ouverture méme, franchir le seuil d’un grand
lendemain.



176 A quot bon une philosophie existentielle ?

NOTES

U Le Lundi existentiel et le dimanche de I’histoire, Editions du Rocher, Monaco, 1990.

2 Pascal, Pensées, t. 11, fragment 423, édition de Michel Le Guern, Editions Gallimard, Paris, 1989, p-
40. Les deux passages bibliques mentionnés mettent 1’accent sur le commandement de « garder le jour
du Sabbat », car c’est un signe entre Dieu et les hommes.

3 Ibidem, t. 1, fragment 243, 1’édition citée, p. 182.

4 C’est le sens profond de la grace qui fait sortir ’homme des ténébres d’une Loi doctrinaire (voir

Siméon le Nouveau Théologien, Discours éthiques, 10).

Pascal, op. cit., t. II, fragment 684, 1’édition citée, p. 188. « Jésus Christ guérit I’aveugle-né et fit

quantité de miracles au jour du sabbat, par ou il aveuglait les pharisiens, qui disaient qu’il fallait juger

des miracles par la doctrine ».

Sur ce passage, voir ’ample commentaire de Kierkegaard dans L école du christianisme, concernant la

signification de « I’appel ».

Il s’agit de « cette signification d’une éclosion de la Loi, qui donne naissance a un étre nouveau,

vivant, déconcertant» (R.-L. Bruckberger, dans L’Evangile, traduction moderne par R.-L.

Bruckberger et Simone Fabien. Commentaires pour le temps présent par R.-L. Bruckberger, Editions

Albin Michel, Paris, 1976, p. 108).

Fondane fait référence a Marc 2, 1-12, en reprenant un théme cher a Kierkegaard, a savoir «si la

guérison du paralytique ou la faim de ’homme passent avant les intéréts de 1’Histoire et ceux de la

raison universelle. Et tout cela du dedans de la philosophie, non du dehors ». Voir Kierkegaard,

L’école du christianisme, chap. II.

Et I’audace de croire a ses droits : « Pourquoi aucuns des pharisiens disaient : cet homme n’est point

de Dieu, car il ne garde point le sabbat » (Jean 9, 16).

10 C’est, selon Kierkegaard, le désespoir dans le fini ou le manque d’infini (« manquer d’infini resserre et
borne désespérément ») et aussi le désespoir dans la nécessité ou le manque de possible (« manquer de
possible signifie que tout nous est devenu nécessité ou banalité ») (Traité du désespoir, Editions
Gallimard, Paris, 1980, pp. 89, 100).

11 Pour I"homme c’est I’expérience de la foi : « A Dieu tout est possible. Vérité de toujours, et donc de
tout instant. C’est un refrain quotidien et dont on fait chaque jour un usage sans y penser, mais le mot
n’est décisif que pour I’homme a bout de tout, et lorsqu’il ne subsiste nul autre possible humain.
L’essentiel alors pour lui c’est s’il veut croire qu’a Dieu tout est possible, s’il a 1a volonté de croire »
(Kierkegaard, Traité du désespoir, 1’édition citée, pp. 97-98).

12 1éveil & I’horizon de la liberté affirme ce qu’on ne peut pas constater, mais seulement reconnaitre
comme quelque chose qui rend possible I’affirmation : « Cette reconnaissance — dit Gabriel Marcel —
doit assurément pouvoir se traduire par une affirmation énongable ; toutefois prenons bien garde que
cette affirmation doit présenter un caractere singulier : ¢’est d’étre elle-méme comme la racine de toute
affirmation énongable. Je dirais volontiers que c’est la racine mystérieuse du langage » (Foi et réalité,

Editions Aubier-Montaigne, Paris, 1967, p. 21).

13 « Aux yeux du monde le danger c’est de risquer, pour la bonne raison qu’on peut perdre. Point de
risques, voila la sagesse » (Kierkegaard, Traité du désespoir, I’édition citée, p. 92).

14 Tout comme ’étant désolidarisé de 1’Etre, Iexistant « s’affole, parce qu’au lieu de marquer le sens, il
devient lui-méme libre de tout sens, insensé, aliéné a et par un sens non seulement inconnu, mais

[

=N

N

o

©



Dorin Stefanescu 177

surtout inenvisageable, impensable » (Jean-Luc Marion, Dieu sans [’étre, Quadrige / PUF, Paris, 2002,
p. 134).

15 C’est un autre type d’enseignement qui suit une voie particuliére. En fait, selon Kierkegaard, « deux
voies s’offrent a I’existant : ou bien il peut tout faire pour oublier qu’il est existant (...); ou bien il
peut porter toute son attention sur le fait qu’il est existant ». Philosopher, c’est enseigner a des
existants par un existant, ce qui suppose un effort continu vers la vérité. Or « I’effort continu, c’est la
conscience d’étre existant » (Post-scriptum non scientifique et définitif aux Miettes philosophiques, 11,
2, chap. 2, dans : Kierkegaard, L Existence, PUF, Paris, 1981, pp. 46, 48).

16 Mais, demande a juste titre E. Levinas, « le non-repos, I’inquiétude ou la sécurité de I’accompli et du
fondé se met en question, doivent-ils foujours s’entendre & partir de la positivité de la réponse, de la
trouvaille, de la satisfaction ? » (De Dieu qui vient a I’idée, Vrin, Paris, 1998, p. 168).

17.Si la pensée objective (qui fait systéme) n’a aucune relation avec la subjectivité existante, 1’étre
particulier, I’Individu, est plus que I’espéce, catégorie chrétienne décisive, selon Kierkegaard. C’est —
dit-il — « ’exception énergique et résolue » qui a la force d’assimiler le général, qu’elle pense « avec
une énergie passionnée » (La Répétition, dans : L’ Existence, 1’édition citée, p. 66). De telles arché-
exceptions sont Abraham, Job, mais aussi Socrate (« I’inappréciable mérite de Socrate est d’étre un
penseur existant, et non un spéculant qui oublie ce qu’est I’existence », Post-scriptum..., 11, 2, chap. 11,
dans : L’ Existence, I’édition citée, p. 70).

18 Si ’on suit interprétation de Saint Maxime le Confesseur, c’est le huitiéme jour, la transformation
réelle, selon la grace, et en méme temps le premier jour, unique et éternel, « I’arrivée sur-lumineuse de
Dieu, qui aura lieu aprés la stabilisation de tout ce qui est en mouvement » (Ambigua, 11, 157).

What Good is an Existential Philosophy?
Abstract

The commentary focuses on the significations revealed in one of Fondane’s last texts,
The Existential Monday and the Sunday of History, in which the author tries to provide
arguments in favour of the existential philosophy. If the Hebrew Law was transgressed and
suspended by Jesus, transformed and renewed in a Law created for man, after the Hegelian
thematisation of the universal reason, man doesn’t think any more that the Law (and the History)
is created for him. In contrast with a philosophy of, treating on existence (philosophy of the
general and of the content rest), the task of an authentic existential philosophy (philosophy of
the exception, of the concern and of the break) would not be to search for a knowledge, but to
call the existent to think and to question the knowledge. It is about the significance of the
existent rather than of the existence, as a point of departure. The existential thought doesn’t
assume a divorce between living in a category and thinking in another; it is living and thinking
according to the existent which offers itself as an experience to be lived and thought. Therefore
the Sunday of the rest (in history and in ourselves) must be exceeded towards the revelation of
Life, of an unique and eternal great Monday.



