L’image de la présence dans le jeu scénique

LAMIA BEREKSI MEDDAHI

Abstract: The dramatic art has the power to show what is latent in reality and cover what
is apparent. In other words, the dramatic act which gives life to a text has the skill to make
present what is no longer. In the light of this idea, we are going to deal with a piece by
playwright Abdelkader Alloula. By way of remembrance, Abdelkader Alloula is an Algerian
playwright born on the 8" of July 1939 and assassinated on the 10" of March 1994. Among
his works, worth mentioning are: El-Agoual (The Sayings, 1980), El-Adjouad (The Generous,
1985), El-litham (The Veil, 1989). In this paper, we shall examine El-Adjouad (The
Generous).

Mots-clés: Abdelkader Alloula, El-Adjouad, littérature algérienne, présence scénique, art
du spectacle, jeu scénique

Le jeu scénique qui vient donner une vie au texte a le pouvoir de rendre présent ce qui n’est
plus. La piece de théatre El-Adjouad (Les Généreux) de Abdelkader Alloula est centrée sur
le personnage Akli, qui décide de faire don de son corps afin que son squelette serve de support
pour les sciences naturelles. Il dit & son ami Menouer: «Je fais don de mon corps, c’est a dire
de mon squelette, 2 1’école et je te désigne comme exécuteur testamentaire»!.

Cette idée lui est parvenue au moment ou il a pris conscience du manque de moyens
pédagogiques. Ne voulant nullement avoir recours a I’'importation, il a décidé d’offrir son
squelette. La lecture de cette idée, en vue d’une représentation théatrale, meéne a transcender
le texte et a apporter une image différente, comme il est dit dans La relation thédtrale: «Par
lecture, on n’entend pas évidemment le déchiffrage naif, la lecture anonnante du texte
linguistique, mais I’ensemble des procédures interprétatives qui meénent a la réception du
spectacle. Dans la ,,communication” écriture/lecture, la lecture ne doit pas étre considérée
comme secondaire mais apparaitre comme le pendant indispensable a 1’écriture»?.

En effet, lorsque 1’auteur pense au personnage qui va se dévouer et offrir son corps stipule
que sa présence dans le jeu scénique ne sera que virtuelle. En d’autres termes, le spectateur
qui voit le squelette proceéde a une transposition d’images figuratives. Pour étre plus
explicite, I’image de Akli n’est pergue que par rapport a ce qui est présenté sur scene.
C’est-a-dire que le spectateur verra ce support pédagogique comme un objet servant aux
sciences naturelles.

Pendant le cours I’enseignante dit: «C’est le squelette qui donne au corps sa forme et sa
charpente définitives. C’est sur lui que s’articulent les muscles, et c’est lui qui protege les
organes internes mous. Les os du crine entourent le cerveau et le protégent; la cage thoracique



258 L’image de la présence dans le jeu scénique

protege le ceeur et les poumons. Le squelette comprend deux cent six os en tout»>, Ces détails
donnés aux éleves vont au-dela de la présence de Akli. Ils deviennent I’ossature de toute la
représentation théatrale.

Nous allons voir comment I’absence réelle du personnage est synonyme de présence
virtuelle. Une représentation théatrale de quelle origine puisse-t-elle étre est le son donné a
un texte. Ce dernier est écrit par un auteur qui ne décide pas nécessairement au préalable d’une
mise en scene précise. Il donne vie au texte par les mots et le metteur en scene le module et
le lit selon ses propres références.

11 ne s’agit pas de remplir juste un espace mais de rendre tangible I’'idée motrice de I’auteur,
comme dit Pierre Bourdieu: «Le théatre est un art au présent, «I’aréne ou peut se produire une
vivante concentration». «L’attention concentrée d une foule crée un faisceau d’intensité a la
faveur duquel les forces qui régissent en permanence la vie quotidienne de tout un chacun
peuvent étre isolées et, de ce fait, de facon plus nette» encore faut-il, pour que cette con-
frontation existe, que la manifestation théatrale ne soit pas due a la seule volonté d’un auteur
et de ses interpretes, metteurs en scéne et comédiens. Elle doit réunir un «faisceau» de désirs
qui concourent & I’émotion collective et, si possible, a I’éveil des consciences»*. Cet éveil des
consciences véhiculé par la bravoure de Akli conditionne le comportement de tous les
autres personnages a son égard. C’est-a-dire qu’il a rendu possibles toutes les explications sans
devoir étre présent. Seulement, il ne pouvait le faire qu’en délégant son ami Menouer. 11 est
devenu le messager d’une parole, d’un veeu, d’un projet. Il dit: «Le défunt m’en a instruit. De
temps a autre, il ramenait, pour la veillée, des livres et des os de beeuf et il m’expliquait, pour
que je puisse, plus tard, le reconstituer»>. La reconstitution qu’a faite Menouer a commencé
par monter le squelette de son ami. En la présence de 1’enseignante, il s’adresse aux éleves
et dit: «Donc, je I’ai monté selon les indications qu’il m’avait données et tel que vous le voyez

devant vous»®.

Que voit le spectateur?

Face a cette scene, le spectateur ne voit que ce qui lui est présenté. Or nous nous trouvons
dans une situation ot le comédien Menouer sait plus que ce qui s’offre au regard du public.
C’est-a-dire que Akli est dans un esseulement qui s’est avéré impératif pour servire les autres.
Les propos de Victor Hugo vont dans le sens de notre analyse. Il dit: «Plus que jamais, sa
solitude lui sera chere, car ce n’est que dans la solitude qu’on peut travailler pour la foule»”.
AKkli a choisi de mourir pour servir la science. Il donne par voie de conséquence a deux types
de publics: 1) le public interne; 2) le public externe.

Le public interne est celui qui se trouve au sein méme du jeu scénique. Dans cet exemple,
il s’agit des éléves qui suivent le cours en posant des questions a I’enseignante. Ils s’impreégnent
de I’histoire racontée par Menouer pour qu’ils puissent a leur tour s’interroger. Cette sceéne
est elle aussi regardée par un public qui est venu dans la salle pour voir la représentation.

Ces deux types de public ne pergoivent pas les mémes choses. C’est-a-dire que le public
interne est plus 8 méme de réagir et d’interrompre les explications possibles de I’enseignante.
II'n’en est pas de méme pour le public externe. Il se contente de voir et de suivre le jeu scénique.



Lamia Bereski Meddahi 259

C’est pourquoi nous considérons le geste de Akli non seulement comme une étape pour faire
avancer la science mais aussi comme une nouvelle maniére d’approcher le théatre.

L’image de la présence dans le jeu scénique est différente de celle qui existe dans la
littérature. Lorsque nous parlons de la littérature, les personnages existent ou n’existent pas.
Il n’est pas lieu d’un entre-deux qui laisserait le lecteur dans une perplexité. Or, s’agissant du
théatre, le personnage peut apparaitre, disparaitre et faire une nouvelle apparition qui I’ inscrirait
dans une autre trame scénique. Dans ce cas, il y a une f€lure entre le texte et le jeu. Si le texte
n’est qu’une expression linguistique, le jeu en est la concrétisation de ce qui se dit ou ce qui
espere étre fait. A la lumiere de cette idée, Victor Hugo dit dans la préface de Cromwell: «La
société en effet commence par chanter ce qu’elle réve puis raconte ce qu’elle fait et enfin se
met a peindre ce qu’elle pense».

C’est la peinture de ce que pense la société qui est souvent le pivot de toute une tendance
au théatre. Or, le signe théatral a ses caractéristiques. Tous les objets peuvent étre simplement
figurés. Anne Ubersfeld dit: «L’une des caractéristiques du signe théatral est d’étre
homo-matériel a ce qu’il représente. L’image d’'un homme est sur la scéne un homme. La chaise
peut-étre remplacée par une figuration abstraite (le geste du comédien pour s’asseoir sur une
chaise imaginaire). La maison décor peut-étre une toile peinte au signe fondamental
homo-matériel a ce qu’il représente, c’est-a-dire 1’€tre humain peut (mais non pas né-
cessairement) s’adjoindre des signes hétéro-matériels qui sont des simples stimuli (Umberto
Eco), et fonctionnent comme des accessoires de jeu tout autant que comme des représentations
d’objets absents. C’est la nature du signe théatral, presque exclusivement homo-matériel a ce
qu’il représente qui permet ce double fonctionnement: comme élément d’un jeu, comme
figuration iconique d’un élément du monde»®.

La figuration iconique est le moyen dont se sert le metteur en scéne pour rendre 1’objet
présent. Dans cet exemple, le squelette tel qu’il est sur scéne est le véhicule de ce que veut
transmettre Akli. Menouer rapporte: «Monsieur Akli était un noceur, toujours optimiste [...].
Avant d’exhaler son dernier souffle, il s’est levé et a insisté avec foi: ,,Sers la science, Menouer,
et sacrifie-lui tout ce que tu peux” la science... Menouer... la science Menouer; quand la
science se répandra dans notre société et que les modestes travailleurs comme toi et moi s’en
empareront, quand ils s’habitueront a I’utiliser dans leur travail et leur vie quotidienne, alors
notre pays aura accédé a une deuxieme libération ... et notre peuple en aura terminé avec tous
ses problemes ...tous les problémes. Mon corps, Menouer, est une contribution a cet objectif
supérieur»’. Si le squelette de AKkli est I’icone de cet objectif supérieur qu’est la science, il
ne reste pas dépourvu des sentiments, comme 1’affirme Antonin Artaud: «Tout vrai sentiment
est en réalité intraduisible; I’exprimer c’est le trahir. Mais le traduire c’est le dissimuler.
L’expression vraie cache ce qu’elle manifeste. Elle oppose I’esprit au vide réel de la nature,
en créant par réaction une sorte de plein dans la pensée»!°.

Le plein dans la pensée ne peut avoir lieu que si I’expression linguistique vient compléter
et alimenter ce qui ne peut étre figuré. A titre d’exemple, I’idée de la mémoire est trop abstraite
pour qu’elle puisse avoir son équivalent en forme d’icone. Dans ce cadre d’idée, Menouer fait
un retour en arriere. Et dit: «Menouer: Monsieur Akli, Dieu ait son dme, naquit en 1920 pres
de Borj Menail... a dix huit ans, il a émigré. Il revint au pays en 1946; et quand les siens I’eurent



260 L’image de la présence dans le jeu scénique

marié, cette année-la, il prit sa femme et quitta ses parents. Il fut employé comme
aide-cuisinier dans cet établissement. Il y travailla longtemps, jusqu’en 1956, date a laquelle
il fut incarcéré jusqu’en 1962»!1. Parler de I’historique offre la possibilité de maintenir le lien
entre le passé et le présent. Cet élément s’avere névralgique pour que la présence se dynamise,
comme déclare Mostefa Lacheraf: «Ce qu’il faut, avant tout assurer c’est la continuité d’un
passé relié au présent par les faits sociaux et culturels nouveaux, par des actes tangibles et siirs
de résurrection plus que de survie. Si quelque chose comme un caractére national existe don
bien, c’est la aussi un objectif a atteindre en constante dialectique avec ce qui reste de vivant
et d’actif dans le passé et non 2 partir du passé»'2.

Ce qui reste actif c’est le veeu de Akli qui a pu se réaliser griace a la transmission de son
ami Menouer. C’est cette alliance entre 1’ancienne et la nouvelle génération qui prodigue aussi
une présence impérative au personnage Menouer. Si son ami n’est plus, il se doit de combler
le vide qu’a laissé Akli. Il n’est plus simplement le testamentaire comme 1’a demandé Akli
mais I’aiguilleur de toute la représentation théatrale. L’enseignante dit: «[...] Monsieur Menouer
est connu de tous et il se distingue dans 1’élocution, par ses talents de conteur chaleureux quand
il rapporte des anecdotes sur Akli. Je considere donc qu’il serait profitable pour nous d’associer,
autant que faire se peut, Monsieur Menouer a notre cours» '3,

Faire appel a ce personnage n’est pas dépourvu de son sens. Cela sous-entend que le
squelette tel qu’il est présenté aux éleéves a besoin d’une histoire qui ne peut étre occultée. A
ce moment-la Menouer prend un nouveau pouvoir. Alors qu’il était un simple concierge,
comme le dit ’enseignante: «Le concierge était I’ami intime du défunt, et il est maintenant
le gardien vigilant de la dépouille de 1I’ami»'. Il n’est pas juste le gardien de la dépouille mais
aussi de la mémoire qui doit étre sauvegardée par la parole. Et comme dit Anne Ubersfeld:
«On se rend compte que le langage ne peut étre compris que comme celui d’un locuteur en
situation»'3. Menouer se met en situation du dire. Et ce dire ne peut avoir un sens objectif qu’a
travers I’effet de distanciation. Et comme annonce Brecht: «Distancier, c’est transformer la
chose qu’on veut faire comprendre, sur laquelle on veut attirer I’attention, de chose banale,
connue, immédiatement donnée, en une chose particuliere, insolite, inattendue. [...] pour passer
d’une chose connue a la connaissance claire de cette chose, il faut la tirer hors de sa normalité
et rompre avec I’habitude que nous avons de considérer qu’elle se passe de commentaire» .
Le veeu qu’a exprimé Akli ne peut se passer de commentaires. Il est la quintessence de tout
le jeu scénique. Il a dit 2 son ami Menouer: «J’ai réfléchi et je me suis dit: deux ou trois ans
aprés ma mort ils exhumeront mes os, les agenceront et monteront un squelette qui sera
propriété du lycée... ils I'utiliseront pour les cours de sciences naturelles. ..puisque notre école
est pauvre en outils pédagogiques, nos enfants en feront leur profit. Cela vaut mieux que d’en
importer un autre de 1’étranger, de France»!”. S’il a émis ce besoin de servir les autres ¢’est
essentiellement pour que sa présence ne soit pas éphémere. Cela s’explique aisément en sachant
qu’a cette période 1’ Algérie construisait le socialisme. Comme dit le traducteur de cette picce
El- Adjouad (Les Généreux), Messaoud Benyoucef: «Le théatre reste la propriété du peuple
et sera & son service un outil efficace» '8, Cette efficacité dont fait preuve le théatre transfert
les personnages dans un espace ot 1’impossible peut devenir possible et le réel peut devenir
virtuel. Ce va-et-vient entre 1’imaginaire et le réel place le spectateur dans une recherche. Il



Lamia Bereski Meddahi 261

lui est toutefois recommandé de ne pas s’identifier au personnage. Brecht I’explique
clairement: «Il est de I'intérét de notre génération de préter 1’oreille a la mise en garde, si

apodictique qu’elle soit, d’éviter, lors de la représentation de s’identifier avec le personnage

de la piece»'.

Cette mise en garde n’est pas suffisante dans la mesure ot le spectateur n’est pas toujours
maitre de lui-méme étant donné qu’il peut étre sous I’emprise de certains sentiments qu’il n’a
pas choisis. Ces sentiments qui naissent suite a I’identification peuvent engendrer des réactions
imprévisibles par les comédiens. C’est pourquoi, nous pouvons dire que le jeu scénique est
I’écrin qui garde en son sein un flux de présences qui se résument tant au niveau de la réflexion
qu’au niveau de la perception.

NOTES

Abdelkader Alloula traduit de 1’arabe par Messaoud Benyoucef, Les Généreux, Editions Acte Sud, 1995, p. 42.
Textes réunis par Régis Durand, La relation thédtrale, Editions Presses Universitaires de Lille, 1980, p. 37.
Abdelkader Alloula, op. cit., p. 51.

Peter Brook, L’espace vide, Ed. Du Seuil, 1977, p. 17.

Abdelkader Alloula, op. cit., p. 51.

Ibidem, p. 55.

Victor Hugo, Marie Tudor, 1833, préface.

Anne Ubersfeld, L’école du spectateur, Paris, Editions Belin, 1996, pp. 37-38.

Abdelkader Alloula, op. cit., p. 59.

10 Antonin Artaud, Le thédtre et son double, Paris, Editions Gallimard, 1938, p. 76.

1 Abdelkader Alloula, op. cit., p. 50.

Itinéraires et contacts de cultures, Littérature du Maghreb, Paris, Editions L’Harmattan, 1984, p. 60.

13 Abdelkader Alloula, op. cit., p. 47.

14 Ibidem.

15 Anne Ubersfeld, L’école du spectateur, Paris, Editions Belin, 1996, p.89.

16 Bertolt Brecht, Ecrits sur le thédtre, Paris, Editions L’ Arche, 1972, p. 345.

17 Abdelkader Alloula, op. cit., p. 43.

18 Ibidem, p.9.

19 Bertolt Brecht, Petit Organon pour le thédtre, Paris, Editions L’ Arche, 2003, p. 105.

e ® N n R WD —

Université de Marne La Vallée, Paris XII



