Entre la magie et la mystique
Un poéete roumain de la présence: Nicolae Ionel

LUCIA CIFOR

Abstract: Poet Nicolae lonel’s work contains data and elements certifying the
interpretation of poetic presence both as a magic phenomenon and also as a mystical
phenomenon (in rather a particular than a canonical sense). As presence is contested to be
a top gain both by magic and also by mysticism, a poetry of the presence has to be located,
in its turn, in one spiritual region or another. As known, the meanings of mysticism and magic
have not been for a long time now self-understood, but they are the outcome of painstaking,
arcane operations of de-contextualisation and re-contextualisation.

Mots-clés: Nicolae Ionel, poésie de la présence, mystique, magie spirituelle, religion de
lart

Il'y a dans la littérature roumaine un grand poéte de la présence: peu connu, encore moins
compris, Nicolae Ionel a pourtant publié plus de 52 tomes'. S’il n’y avait que cette oeuvre et
ses qualités et il mériterait que les critiques du domaine, au moins eux, lui fassent un meilleur
accueil. A notre avis, ce qui a brouillé (ou tout simplement retardé) la réception et la promotion
de cette oeuvre est précisément un certain type de poésie de la présence que cet auteur a créée
et imposée deés son premier volume Le mot dans le mot® (salué favorablement par Stefan
Augustin Doinas®, Cornel Regman*, Alexandru Paleologu’). Pour I’essentiel, la poésie de la
présence de ce poete (un volume est méme intitulé Présence®, d’autres portent des titres comme
La venue, La vue, L’échelle de rayons, etc.) se caractérise par un langage pour la plupart
performatif, par une métaphysique de la logoénergie a verser au compte de la magie et de
Ualchimie verbale plutdt que de la mystique encore qu’une partie de la critique I’ait rangée’,
et continue de le faire, dans le domaine de la mystique. Comme la magie et la mystique ont
fait de la présence une conquéte de choix qu’elles se disputent, il est évident qu’une poésie
de la présence va se ranger dans une région spirituelle ou dans I’autre. L’ceuvre du pogéte
Nicolae Ionel recele données et éléments qui justifient que le phénomene de la présence
poétique soit interprété comme phénomene magique mais comme phénomene mystique aussi
(moins dans un sens canonique que particulier). On se rappelle que depuis un bon bout de temps,
les sens des termes mystique et magie ne vont plus de soi, qu’ils sont le résultat de laborieuses
et difficiles opérations de décontextualisation et recontextualisation.

La variété et la stratification des sens de ces deux termes se sont intensifiées durant le siecle
dernier qui fut aussi le siécle de la grande conversion esthétique des valeurs religieuses. La
transvaluation esthétique des termes religieux a pris un nouveau départ avec le romantisme,
s’est accusée a mesure que les échos de la philosophie nietzschéenne recevaient droit de cité,



268 Entre la magie et la mystique

a continué sa marche triomphante a I’époque de «la réorientalisation» de 1’Occident a la faveur
de la nouvelle vague de syncrétismes religieux et esthétique adjacents. Remises a I’honneur
par ces mutations générales, la magie et la mystique font carriére notamment dans les études
littéraires et culturelles qui en font un mauvais usage: la mystique est comprise comme magie
alors que I’on réserve a la magie les honneurs dont on entourait naguere a la mystique (Blaga
le faisait déja dans ses écrits). Le qui-pro-quo magie-mystique est presque généralisé. Chemin
faisant, on commence a parler d’une mystique magique et d’une magie mystique. Parmi les
nombreuses explications que 1’on a données de cette inversion, deux me semblent absolument
importantes. L’une porte sur la sécularisation quasi-compleéte de I’appréhension des
phénomenes religieux que I’on verse de plus en plus dans le domaine culturel et qui, par 1a,
sont réduits a leur signification culturelle. La seconde explication prend en compte les
conséquences et I’inscription dans la durée — sur des espaces restreints, il est vrai — de la
romantique religion de [’art grice a laquelle les valeurs esthétiques furent converties en valeurs
religieuses. Dans ces espaces limités qu’occupe la religion de I’art, des formes nouvelles d’art
élitiste s’imposent et proliferent: poésie pure, poésie mystique ou, dernierement, poésie de la
présence®. Les nouveaux termes expriment crédos et idéaux artistiques divers concernant la
mission de la création poétique. En fait, ces derniers ne sont pas aussi neufs qu’ils en ont I’ air.
Seuls les termes qu’empruntent les nouveaux crédos poétiques pour s’imposer et se
thématiser sont neufs. D’ailleurs, a diverses époques, dans des contextes culturels et religieux
divers — dans 1’ Antiquité, dans les époques gnostiques surtout, dans 1’espace marqué par le
maniérisme du X VII° siecle, dans certains microcontextes romantiques — pour rester sur la carte
de I’art européen —, insatisfaits de voir la poésie ravalée a la simple condition de phénomene
esthétique — , les poetes n’ont-ils pas tenté d’en changer la condition en transformant (ou en
tentant de le faire) I’art poétique en une expérience semblable (sinon supérieure) a
I’expérience spirituelle ou religieuse? En outre, a la différence d’autres époques historiques,
de nos jours les poetes ne sont plus les seuls a thématiser et a imposer les concepts a teinte
religieuse-syncrétique, tel la présence: philosophes’, esthéticiens ou poéticiens'’, phéno-
ménologues'! et théologiens'? s’en mélent aussi, le plus souvent indépendamment les uns des
autres.

Bien que les différences entre les deux domaines aient été tranchées depuis longtemps par
la théologie strictement spécialisée, non seulement la cacophonie terminologique perdure mais
elle a pris des proportions telles que I’on ne distingue plus entre les deux. Dans cette confusion
digne de la Tour Babel, la mystique, peu ou point accessible a la plupart de ceux qui étudient
les arts ou les lettres, I’emporte — et de loin — au palmares de I'incompréhension. Pour résumer
et reprendre les théories de certains chercheurs qui se sont penchés sur le phénomene religieux
(Evelyn Underhill'3, Praag!'4, Rudolf Otto, V1. Losski, L. Blaga, etc.), les différences entre
mystique et magie sont plus nombreuses. La magie se soumet aux lois du déterminisme naturel,
elle est causale et finale alors que la mystique est acausale et se suffit a elle méme. La magie
est opératoire, productive, réalisante alors que la mystique est, dans son essence ultime,
non-communicable et non-productive, elle ne manifeste pas explicitement de valeur opératoire.
La poésie basée sur la magie existe parce que le grand art cultive — comme la magie — les effets,
s’appuie la-dessus, sa valeur augmente proportionnellement avec sa puissance effective. Au



Lucia Cifor 269

sens fort, la vraie poésie mystique n’est que la poésie écrite par les mystiques mémes, reconnus
et validés par une tradition (une église) dans la mesure ou ils soutiennent et privilégient la
tradition respective, la perpétuent. Ce qui compte pour étre confirmés et autorisés comme tels
ce sont moins les critéres esthétiques que des canons intrinseques au culte religieux respectif
et, aussi, des critéres biographiques. Vers la fin du XIX€ siecle et au début du XX, les études
littéraires, la critique littéraire surtout, associent de plus en plus fréquemment I’expression de
poésie mystique a I’idée de poésie hermétique, de poésie «alchimie de la langue», de poésie
«exercice spirituel», etc. et aussi — mais abusivement — de poésie qui atteint a ’excellence
artistique. La poésie mystique est assimilée a un certain type de poésie extatique et visionnaire,
qui tire sa force de la capacité autohypnotique du mot bien choisi, des suggestions
psychoinductives du verbe, ce qui revient a un magnétisme sonore raffiné et sophistiqué, de
rythmes et ruptures lexicales capables de manipuler les énergies subtiles du psychique et de
favoriser des phénomenes semblables aux visions psychédéliques (et identiques, lorsque
’extase est provoquée, controlée artificiellement).

Pour synthétiser, nous dirons que dans le contexte religieux traditionnel, le terme de poésie
mystique est un nom conventionnel qui associe les mystiques (validés comme tels en dehors
de I’espace esthétique, sur des critéres qui excluent le culturel-estétique) a des textes dans
lesquels ils témoignent de leurs expériences, incommunicables d’ailleurs autrement qu’a travers
les a-peu-pres du langage poétique, le plus capable néanmoins de rendre les nuances de vécus
pour la plupart indicibles. Plus ou moins spectaculaires du point de vue littéraire, ces textes
ne sauraient provoquer révolutions spirituelles, extases convulsives ou adhésions intempestives.
Ils ciblent notamment les lecteurs mystiques, capables de faire lectio divina, les seuls qui
puissent confirmer ou infirmer I’ authenticité de I’expérience mystique. L.’ intérét culturel que
I’on manifeste a ce type de textes (mystiques par excellence) n’alteére point leur qualité
primordiale et les valorisations esthétiques ne changent nullement leur statut. A I’instar de la
Bible, du Coran ou d’autres livres révélés, les textes de poésie mystique (au sens sévere et strict
du mot) peuvent étre assumés et interprétés par des herméneutiques canoniques (d’inspiration
religieuse) aussi bien que par des herméneutique séculieres. Avec, pour chacun de ces types
d’herméneutique, des enjeux différents d’interprétation et des criteres de valorisation
spécifiques.

Par contre, la poésie basée sur un type de magie supérieure (ou spirituelle) — dont seul I’abus
justifie le nom de poésie mystique (mais quand 1’abus se substitue a 1’us, la confusion n’est
plus percue comme telle) pourrait provoquer des mutations dans la sphere intrapsychique. C’est
pourquoi, peut-Etre, cette poésie passe pour plus puissante et plus intensément opératoire, donc
plus mystique, que la vraie poésie mystique. Comparée a la poésie apte a provoquer des états
transmentaux, la poésie mystique n’est que simple rapport sur la vie mystique. Dans un ouvrage
antérieur’, il m’a semblé que le nom de poésie-gnose convenait mieux au premier type de
poésie. Pour la vision et les termes de compréhension de la gnose nous nous sommes adressé
en premier lieu aux études de Ioan Petru Culianu relatives aux gnoses historiques de 1’Occident.
Les textes gnostiques, ¢’est connu, comme certains textes hermétiques dont parle Julius Evola,
ne sont pas simples rapports des expériences mystiques propres, ils sont aussi des
leviers/stratégies complexes a propulser les récepteurs a expérimenter ce qui fait 1’objet de



270 Entre la magie et la mystique

la parole du poete. Ce que I’on dit y est fait aussi. Et, selon Julius Evola, comprendre un tel
texte c’est ,,avoir réussi a faire ce que conseille le texte”1°. Des lors, nous serions heureux de
pouvoir saluer une attitude plus courageuse contre 1’utilisation abusive du vocable mystique.
Strictement parlant, la mystique est en méme temps superordonnée a la religion et
subordonnée a la dogmatique. Elle ne peut étre ratifiée en dehors de son domaine d’élection.
Nous irons au bout de notre pensée en disant qu’il n’y a pas de poésie mystique, qu’il y a tout
au plus une poésie des mystiques, différente de la poésie religieuse. La poésie et la mystique
relevent de domaines d’expérimentation du réel nettement différents. La poésie n’existe que
pour autant qu’elle peut et doit s’objectiver dans et comme langue particuliere, la mystique
ne s’objective dans la langue que partiellement, incomplétement et de maniére ambigug, cette
objectivation n’étant pas obligatoire mais plutdt aléatoire. La dimension culturelle de la
mystique n’est pas son essence en tant qu’acte (événement) spirituel alors que la phénoménalité
culturelle, linguistique-esthétique représente I’essence de la poésie.

Les problemes de la compréhension culturelle et synchrétiste de la magie et de la mystique
ont retenu notre attention a propos de I’oeuvre de Lucian Blaga notamment. Les conclusions
que nous en avons tirées se trouvent exposées pour la plupart dans notre livre Poésie et gnose'”.
D’autres ont été livrées dans les études Eléments de gnose linguistique blagienne'®, Magie et
mystique dans la vision de Lucian Blaga'®, Magie vs. Théurgie dans la compréhension de
»Uexistence créatrice”. D’ailleurs, le texte présent fait suite 2 un certain nombre d’études
et articles que nous avons consacrés a Nicolae Ionel?! et 2 une typologie poétique sui generis
définie comme ,,poésie-gnose”. Désignée aussi par le nom de poésie mystique — moins ou point
poésie magique — de poésie-alchimie du mot, poésie extatique ou visionnaire, la poésie de la
présence de Nicolae lonel a créé des victimes plutdt que des adeptes, comme en témoignent
les chroniques qui ont signalé leur apparition. Méme lorsqu’ils ont identifié et décrit (avec une
certaine pertinence) le statut et les qualités de son langage poétique, ceux qui I’ont fait ne sont
pas allés jusqu’au bout: ils n’ont pas écouté les impulsions de la langue et n’ont pas montré
de réceptivité pour I’expérimentation de la présence spécifique a ce type de poésie. Plus proche
du culte (un culte singulier, étrange, rebelle a toute affiliation a 1’'une des traditions
religieuses consacrées et connues) que de la culture et du jeu, bien qu’appartenant a 1’espace
culturel du jeu de ’art, la poésie génératrice de présence de Nicolae Ionel tire sa force et son
spécifique de son caractére paradigmatique d’exercice spirituel, sous-jacent a la construction
poétique et immanentisé par cette derniere, vouée a illustrer un rare et véritable panthéisme
verbal. C’est surtout [’esprit de la langue, cette langue qui parle, ,die Sprache spricht”.
L’expression de Heidegger figure comme motto au volume L’échelle de rayons®?, premier
volume homogene de la perspective de 1I’expérimentation de la langue qui parle et qui, en
parlant, soutient ou défie le monde a révéler sa force, sa consistance, sa réalité.

Si, parmi les modernes, pour certains 1’approche religieuse de I’art s’arréte au seuil du jeu
de cette approche et qu’une fois sorti du jeu I’auteur semble convenir que tout n’a ét€ qu'une
expérience qu’il ne poussera pas plus loin, pour d’autres, I’expérience religieuse de I’art possede
la force et I’opiniatreté des anciens réformateurs religieux. Ces artistes, dont Nicolae Ionel,
poussent la conversion religieuse du fait artistique au-dela des frontieres de 1’art. La poésie
cesse d’étre un simple phénomene esthétique a mesure que le texte figure un contexte de



Lucia Cifor 271

I’accomplissement d’un exercice spirituel. Son potentiel de combustion, porteur de présence,
est certifié¢ par le langage poétique qui troque sa qualité d’instrument de communication pour
celle de véhicule d’expérimentation de 1’énergie latente du logos, de «la logoénérgie» — comme
elle a ét€ nommée. En partant de la these de George Steiner qui veut que «la poésie est langage
maximum»23, dans notre étude La poésie comme langage maximum (dont nous préfacions
I’anthologie de Nicolae Ionel intitulée Le mot dans le mot, 2004) nous parlions de
«’expérience du langage maximum, qui est, dans son cas, une expérience spirituelle, impliquant
le révéil et la manifestation d’une force théophanique par un logos poétique spécifique».
Comparable aux poetes gran manera, Nicolae lonel fait de la poésie un véritable acte
théurgique, «un lieu de la manifestation en gloire d’'un mot poétique» apte a contenir et a
développer une «véritable logoénérgie». Le mot poétique n’est plus chez Nicolae Ionel simple
espace des hiérophanies (concrétisées dans des symboles et métaphores religieuses et
spirituelles) mais voie d’avénement des cratophanies. La présence du sacré est valorisée et
exprimée par le poéte comme puissance surtout, comme énergie, comme logoénergie absolue.
La dynamique du verbe poétique traduit, et la transpose en acte, la dynamique de la sacralité
du monde. L’origine de la compréhension du sacré comme dynamisme fondamental est liée
a la signification de Dieu (du divin, au sens large) dans la poésie de Nicolae Ionel moins comme
substance et essence du monde (comme dans les représentations chrétiennes traditionnelles)
qu’en tant qu’existence, processus, action supréme et primordiale. L’expérience poétique
devient intégralement expérience spirituelle lorsqu’elle prend la forme d’une imitatio de I’action
divine, allant au-dela des valences et des coordonnées de la théurgie qu’elle englobe. Il est
évident que pareille poésie remet en question les frontieres entre magie et mystique et transforme
la magie en magie spirituelle. Le type de mystique en question est la soi-disante mystique
panthéiste qui se manifeste (2 notre avis) partout ou il arrive que magie et mystique se
rencontrent et se confondent. Comme le sacré (= «le divin», «la déité», «la présence de Dieu»,
au sens large, synchrétiste) est immaentisée chez Nicolae lonel dans et en tant qu’énergies
du langage, on peut parler d’un véritable panthéisme verbal, parfaitement corrélé avec la
signification de Dieu dans «les moules» des cratophanies®. Si dans ses poésies les
expressions des hiérophanies sont présentes, elles sont d’un hétérogénéité qui défie la mise
en rapport de sa mystique et d’une tradition religieuse (re)connue quelle qu’elle soit.
Pareille poésie ne cible pas seulement la compréhension et 'interprétation car elle
n’ambitionne pas d’ouvrir de nouvelles voies de compréhension encore que ces dernicres
puissent surgir, mais uniquement comme enjeux de second plan. Ce qu’elle vise en premier
lieu c’est d’expérimenter certains nouveaux états de conscience et de présence qui résultent
de la soumission parfaitement docile du récepteur aux défis et effets du langage. Les états de
conscience visés par le logos poétique ionélien sont difficiles & traduire — quand ils le sont ! —
en termes d’une spiritualité traditionnelle (religion, «mystique», quelque nom qu’on lui donne).
La spiritualité et les effets de présence créés par la poésie spéciale de Nicolae Ionel ne sont
compréhensibles qu’a partir d’une archéotypologie (chrétienne ou d’une autre facture), aussi
sommairement soit-elle esquissée, vu que les codifications rhétorique-poétiques des textes sont
suffisamment eccléctiques au niveau de la symbolistique religieuse (Jésus mais Bouddha aussi,
Ahriman, dieux, éones, Jupiter tonnant, Jahvé, etc.) pour permettre I’affiliation a quelque type



272 Entre la magie et la mystique

de mystagogie religieuse traditionnelle connue et acceptée. Sa «mystique» — dans la mesure
ou, autorisés par I’acception moderne du mot, nous continuons a I’appeler ainsi —, qui ne se
revendique par d’une certaine tradition religieuse-culturelle, pourrait &tre mieux comprise mise
en rapport avec une anarchétypologie pour employer le terme récent de Corin Braga?®, terme
utile (par certaines de ses suggestions seulement) dans ce cas difficile. L’imaginaire ionélien
accueille et met a I’ceuvre plusieurs archétypes religieux (bouddhistes, chrétiens, gnostiques,
etc) sans marquer de préférence pour aucun. Comme naguere Velimir Khlebnikov, qui mettait
ensemble images poétiques, équations algébriques et formules scientifiques, confiant dans les
remous de la langue suffisamment forts pour engendrer «des syntheses de I’univers dans un
vers»?’ — Nicolae Ionel charge la langue (notamment la syntaxe et les rythmes spéciaux créés
par une syntaxe de plus en plus contorsionnée et convulsive) de fondre et refondre symboles
et archétypes religieux des plus diverses extractions dans un flux de la parole qui les unifie
et les harmonise. Le poete roumain — comme le poéte russe, mais la ressemblance s’arréte 1a —
croit que le monde se tient par le poéme dit comme d’un espace intramondain (la quasi-totalité
des poemes du début et de la fin des volumes de poésie extatique en témoignent?®). A la
dislocation et a la collocation d’archétypes mystiques-religieux différents — visibles au niveau
de la symbolistique religieuse — correspond le décentrement récurrent du Sujet (supréme) en
faveur de Son recentrement dans I’homme. L’homme qui parle la nouvelle langue du poeme
ou plutét I’homme parlé par la langue du poeme, un homme qui se découvre sujet de
I’avénement de cette mirifique langue ou lieu — le seul possible — ot le Sujet supréme lui méme
est encore possible. Autrement dit, plus que dans toute autre poésie a fonction mystagogique,
dans la poésie de Nicolae Ionel Dieu a besoin de I’homme pour s’affirmer et se confirmer a
I’infini en tant que Dieu. La jubilation ce n’est pas I’homme pur et simple qui I’éprouve mais
I’homme dans lequel le Sujet supréme s’avere par des milliers de facettes et d’infinies
possibilités d’extase. Ce n’est pas le sujet demiurgique non plus que I’homme-Dieu faustique
mais plut6t un Supersujet dans lequel Dieu et I’homme se redéfinissent I'un I’autre. En se
reconstruisant sans fin suivant les impulsions et les défis de la langue, le sujet lyrique ionélien
(figure poétique du Supersujet) ne cesse de proclamer (et non seulement présenter) ses
conquétes qui sont pour la plupart des conquétes de la langue. Le poete n’invite pas son lecteur
a les expérimenter, il I’y provoque. C’est peut-€tre la raison pour laquelle ses poésies ne sont
pas simples attestations de ses expériences ,,mystiques” mais plutdt possibilités et défis a une
relecture afin d’en vérifier la vérité et la consistance par une lecture adéquate.

Qu’on I’appelle poésie de la présence, poésie mystique, poésie magique, poésie-exercice
spirituel ou poésie-gnose (le nom que nous lui avons donné nous mémes), le principal probleme
d’une telle littérature c’est sa réception, le type de lecture qu’elle demande, sollicite et/ou forme.
«Le lecteur implicite» (le terme appartient a Wolfgang Iser) de la poésie de la présence écrite
par Nicolae Ionel est difficile a trouver en dehors du cercle de la famille spirituelle du poete.
La communauté de lecture et d’interprétation propre aux textes mystiques et religieux
traditionnels ne saurait étre perméable a la mystique fortement individualisée du poete roumain
car elle est un attentat a sa propre essence. Il est immensément difficile de trouver le juste lecteur
qui donne vie au texte spécifique a la poésie de la présence si la mystique du poete est abso-
lument personnelle, qu’elle ne doive rien aux courants extérieurs non plus qu’a I’inspiration



Lucia Cifor 273

autochtone ou traditionnelle. Paradoxalement, la poésie ionélienne n’est pas soutenue, quand
elle n’est pas rejetée, a cause de sa mystique particuliere par des critiques littéraires plus
indifférents que proches de la mystique (et, parait-il, tout aussi réservés pour ne pas dire
ignorants en matiere de magie spirituelle, territoire plus propice a la poésie que la mystique
de type canonique). Espérons que son ceuvre soit découverte au moins grace a I’excellence
esthétique d’une langue poétique non pareille dans la littérature roumaine.

Nous n’acheverons pas notre exposé avant de préciser que la poésie de la présence ne
représente qu’une partie de son ceuvre (probablement la plus importante). Cette zone de sa
création ne peut tre pleinement comprise si ’on n’y ajoute ses traductions de Virgile, Kleist,
Shakespeare — pour en rester aux classiques — des Psaumes aussi, sans rappeler ses volumes
de sonnets et de poésies en metre et esprit populaire, les cing tragédies en vers, les écrits a
contenu théologique chrétien. Quant a une mise en rapport de la poésie de la présence avec
I’ensemble de I’ceuvre de Nicolae Ionel, tout ce qui précéde ne couvre qu’un segment d’une
recherche bien plus vaste.

NOTES

Vingt volumes de poésie, quatre volumes de théatre, quatre volumes d’écrits a caracteére théologique, trois volumes
d’études de folkloristique et quatorze volumes de traductions.

Cf. Nicolae Ionel, Cuvadnt in cuvdnt [Mot dans le mot], lasi, Editions Junimea, 1972.

Cf. Stefan Augustin Doinas, Nicolae lonel, poet al entuziasmului [Nicolae lonel, poéte de I’enthousiasme], in:
Stefan Augustin Doinas, Lectura poeziei [La lecture de la poésie], Bucarest, Editions Cartea Roméneascd, 1980.
Cornel Regman, Semne noi de lirism [Nouveaux signes de lyrisme], in: Cornel Regman, Colocvial, Bucarest,
Editions Eminescu, 1976.

Alexandru Paleologu, Portretul unui poet tinar [Portrait d’un jeune poéte], dans le vol. Alchimia existentei
[L’Alchimie de I’existence], Bucarest, Editions Cartea Roméneasca, 1983.

Cf. Nicolae lonel, Prezenta [La Présence], Constanta, Editions Pontica, 1996.

Marin Mincu, Nicolae Ionel (1944), in: Marin Mincu, Poezia romdnd actuald [La poésie roumaine actuelle], vol.
11, Constanta, Editions Pontica, 1998; Melania Mincu, Poezie misticd si poezia ,,lunetistd” [Poésie mystique et
poésie du «Cénacle de lundi»], in ,,Paradigma”, année 5, nr.10-11-12/1997. A noter les réserves ou les interrogations
concernant le type de mystique ol se situerait cette poésie. Cf. Al. Cistelecan, Poetul de-a dreapta Tatdlui [Le
poete a la droite du Pere], dans la revue ,,Cuvantul”, 1995; Melania Mincu, art. cit., Alexandra Olivotto, Poezie
misticd [Poésie mystique], in ,,Romania literara”, nr. 29/28 juillet — 3 aoGt 2004 etc.

Pocete de la présence bien connu, Yves Bonnefoy est réputé également comme théoricien du phénomene.

Cf. Martin Heidegger, Fiintd si timp [Sein und Zeit], traduit par G. Liiceanu et C. Cioaba, Bucarest, Editions
Humanitas, 2003; idem, Originea operei de artd [Conférences], traduit par G. Liiceanu et Th. Kleininger, Bucarest,
Editions Humanitas, 1995.

Cf. Mikel Dufrenne, Poeticul, Avant-propos et traduction de Ion Pascadi, Bucarest, Editions Univers, 1971.
Une contribution tout a fait spéciale relevant de la théologie aussi bien que de la phénoménologie est due a Jean-Luc
Marion, Fiind dat. O fenomenologie a donatiei [Etant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation], traduit
par Maria-Cornelia si Ioan I. Icd jr., Sibiu, Deisis, 2003 (pour ne prendre que ce seul exemple).

On ne saurait ignorer les contributions de la théologie dogmatique orthodoxe ou la présence est entendue dans
I”absolu comme présence (id est ,,]’ceuvre”) du Saint Esprit. Cf. Dumitru Staniloae, Teologia dogmaticd ortodoxd
[Théologie dogmatique orthodoxe], vol.I-111, Editions de I’Institut Biblique et de Mission de I’'Eglise Orthodoxe
Roumaine, Bucuresti, 1996-1997 (pour nous en tenir a ce seul exemple).

Cf. Evelyn Underhill, Mistica. Studiu despre natura si dezvoltarea constiintei spirituale a omului [Mysticisme, Etude
sur la nature et le développement de la conscience spirituelle de I’homme], traduit par Laura Pavel, postface de
Marta Petreu, Editions Biblioteca Apostrof, Cluj, 1995.



Entre la magie et la mystique

20

21

22

23
24

25
26
27
28

H. Van Praag, Cele opt porti ale misticii [De acht poorten der zaligheid], traduit par Viorica Niscov, Bucarest,
Editions Saeculum 1.0., Editions Vestala, 1996.

Cf. Gustav René Hocke, Manierismul in literaturd. Alchimie a limbii si artd combinatorie [Manierismus in der
Literatur. Sprach-Alchemie und esoterische Kombinationskunst], traduit par Herta Spuhn, Bucarest, Editions
Univers, 1977; Hugo Friedrich, Structura liricii moderne de la mijlocul secolului al XIX-lea pand la mijlocul
secolului al XX-lea [Structure de la poésie moderne], traduit par Dieter Fuhrmann, Bucarest, Editions pour la
Littérature Universelle, 1969.

Cf. Lucia Cifor, Poezie si gnozd [Poésie et gnose], Timisoara, Editions Augusta, 2000.

Cf. Julius Evola, La Tradition hermétique [La tradizione ermetica], Rome, Mediteranée, 1971, p. 228, apud Umberto
Eco, Limitele interpretdrii [I limiti dell’interpretazione,], traduit de I’italien par Stefania Mincu si Daniela Bucsa,
Constanta, Editions Pontica, 1996, p.88.

Lucia Cifor, op.cit.

Idem, Elemente de gnozd lingvisticd blagiand [Eléments de gnose linguistique blagienne], dans le vol. Meridian
Blaga [Méridien Blaga], Cluj-Napoca, Editions La Maison du Livre Scientifique, 2000, p. 38-48.

Idem, Magia si mistica in viziunea lui Lucian Blaga [Magie et mystique dans la vision de Lucian Blaga], “ Annuaire
de linguistique et histoire littéraire” (ALIL), tome XLII-XLIII (2002-2003), 2004, Bucarest, Editions de I’ Académie
Roumaine, p.157-163.

Idem, Magie vs. teurgie in intelegerea ,existentei creatoare” [Magie vs. Teurgie dans la compréhension de
«lexistence créatrice»], in ,Meridian Blaga”, ITI, Cluj-Napoca, Casa Cartii de Stiinta, 2003, p. 41-50.

Dont, ce qui importe pour le présent débat, sont: Argumente pentru o noud poeticd [Arguments pour une nouvelle
poétique] (paru dans la revue ,,Limba romana”, nr. 2 (20)/1995, p. 121-127) et Poezia ca limbaj maxim [La poésie
comme langage maximum] (préface a: Nicolae Ionel, Cuvdnt in cuvéant, Anthologie, lasi, Editions Junimea, 2004,
p- I-IX).

Nicolae lonel, Scara de raze [L’échelle de rayons], lasi, Editions Junimea, 1990.

Cf. George Steiner, Dupd Babel. Aspecte ale limbii si ale traducerii [After Babel: Aspect of Language and
Translation], traduit de 1’anglais par Valentin Negoita si Stefan Avidanei, Bucarest, Editions Univers, 1983.

L. Cifor, études citées.,p. V.

Ibidem, p.VI.

Corin Braga, De la arhetip la anarhetip [De I’archétype a I’anarchétype], lasi, Editions Polirom, 2006.

Cf. Livia Cotorcea, Introducere in opera lui Velimir Hlebnikov [Introduction a I’ceuvre de Velimir Khlebnikov],
Braila, Editions Istros, 1997; Nicolae Ionel, Venirea [L’Arrivée], lasi, Editions Sagittarius, 1995, Vederea [La
Vue], lasi, Editions Junimea, 1995.

Université ,,Al 1. Cuza”, Iasi



