La théorie sur I’anti-modernité et la réécriture de I’histoire littéraire

OANA SOARE

Abstract: In our paper, we aim to capture the shifis occurred in literary history,
following a series of amendments made lately to the concept of modern: namely, the
renunciation at its progressive deterministic perspective. More specifically, we intend,
first, to present these changes ways of doing literary history, starting from one of
Antoine Compagnon’s studies, Cing paradoxes de la modernité. Then, from a
comparative perspective, we examine Vladimir Streinu's suggestions on a different
history of literature, able to capture exactly the dilemmatic territories wherein the later
“classic” appears, in the first phase, as “modern” and “revolutionary”. At the end of
our paper, in order to capture a series of paradoxes that usually escaped traditional
literary history, we shall refer to the reception of Mihai Eminescu by Al. Macedonski.

Mots-clés: moderne, antimoderne, réécrire [ histoire littéraire, théorie de la ré-
ception, histoires de la modernité, Antoine Compagnon

La maniere d’écrire la théorie littéraire se trouve-t-elle changée par la théorie sur
I’anti-modernité? La réponse semble affirmative: les enjeux, les stratégies et le jeu du
moderne s’abritent, entre autres, dans les plis de I’ histoire littéraire. Nous nous proposons
d’analyser ci-dessous deux propositions relatives a la ré-articulation de I’histoire
littéraire traditionnelle, appartenant a Antoine Compagnon et Vladimir Streinu, et a
partir des intuitions du deuxieme critique d’illustrer la tension moderne/antimoderne en
rapportant Macedonski a Eminescu.

Dans Les cing paradoxes de la modernité, Compagnon examine, en paralléle avec
les cinq visages du moderne (et du modernisme), les modalités a travers lesquelles
I’histoire littéraire «a trahi», tout en essayant de proposer une autre modalité de concevoir
la derniere. 1 s’agirait plus exactement, d’une histoire «thérapeutique», par anamneése,
et non pas d’une histoire prospective, c’est-a-dire déformante par la maladie méme du
moderne. Ainsi, la question complexe de la modernité est analysée a partir de cinq
points de rupture et de crise: le premier moment, de début, ambigu, représenté par
Baudelaire et Nietzsche, suivi (et trahi) par I’avant-garde, le surréalisme, le pop art,
mais ensuite récupéré par le postmodernisme. Rien de plus moderne que de privilégier,
dans I’histoire de la «tradition moderney, les moments de rupture; rien de moins moderne
que de les inscrire dans une série pas du tout progressive, en les présentant comme «une
trahison moderne». Antoine Compagnon n’aime passionnément que le premier dge de
la modernité, ambivalent et contradictoire, représenté par Baudelaire, tandis qu’il



210 La théorie sur [’anti-modernité et la réécriture de [’histoire littéraire

méprise les autres (surtout I’avant-garde) justement parce qu’ils auraient trahi le moderne
a cause de leurs démons théoriques, historicistes et progressistes. Le premier age
véritable, paradoxal et dubitatif du moderne serait représenté par Baudelaire, Nietzsche
et aussi Manet, des figures constitutives, du point de vue paradigmatique presque
antimodernes, ¢’est-a-dire des modernes qui se rapportent avec angoisse au probléme
méme de la modernité, d’ou leur scission intérieure. Dans ce retour a Baudelaire —
énoncé explicitement dans le dernier chapitre de I’ouvrage «Retour a Baudelaire» — se
trouve aussi I’enjeu de I’essai — I’un «thérapeutique» par anamnése: en sondant le mode
dans lequel, selon Baudelaire et Nietzsche, la «tradition moderne» devient, en particulier
a cause des avant-gardes et du surréalisme, une «trahison moderne», a qui s’ajoute, en
tant que méthodologie, le refus de rejoindre la filiére des histoires orthodoxes de la
modernité, téléologique et déterministe. Donc, Les cing paradoxes de la modernité est
aussi une histoire, atypique quand méme , ,,contradictoire”, ,,une histoire paradoxale de
la tradition moderne, congue comme un récit a trous, une chronique intermittente”
(p. 11). C’est une histoire en syncopes de ,,la trahison moderne”, poursuivant son visage
»caché”, inapercu” (p. 11), ou les ,,reliquats” sont logés, a c6té de ceux déja mentionnés,
et aussi I’inimitable Cézanne rejeté par Breton, par exemple. Cet aspect est omis par les
histoires orthodoxes de la modernité, historicistes et progressistes, attentives a la grille
du déterminisme esthétique, tel que, par exemple, celui de Hugo Friedrich, cité par
Compagnon, ou la chaine de la poésie moderne s’affirme d’une maniére ascendante et
impeccable a 1’aide de Baudelaire, Rimbaud et Mallarmé. Or, une véritable histoire du
moderne, paradoxal et ambivalent, fondamentalement antimoderne comme attitude par
rapport a la modernité sociale, signifierait la réécriture de I’histoire littéraire, séduite,
elle-méme, par les moyens modernes. Les avant-gardes et le surréalisme, en ignorant
I’esthétique des Fleurs du Mal et les poémes en prose, ainsi que les écrits intimes de
Baudelaire, ont trahi la vraie modernité, ont introduit la notion d’histoire et implicitement
de vecteur téléologique, ont réinstallé la pression et la terreur de la théorie: « le récit
orthodoxe, faisant de la nouveauté a la fois une origine et une conséquence, [...] parait
contredire absolument Baudelaire, car il réconcilie la modernité et 1 histoire, fait méme
de la modernité le moteur de I’histoire. La modernité baudelairienne refusait 1 histoire
pour dialoguer avec 1’éternité, et la modernité apprivoisée par le récit orthodoxe n’est
autre que la maladie de 1"histoire que Nietzsche appela décadence » (Compagnon, 1990,
p. 62). Contrairement a cette histoire moderne, généalogique et téléologique, qui
« n"aime pas les paradoxes qui échappent a son intrigue » et qui « les résout, ou les
dissout en développements critiques », le critique en imagine une autre, suivant les
observations de Walter Benjamin dans « Théses sur la philosophie de I’histoire »: au lieu
d’une histoire standard, attentive au progres et aux vainqueurs, une histoire renversée,
« a reculons », marquant les lacunes, les ambiguités, les hésitations des perdants, une
histoire de «reliques»: « il [Walter Benjamin] appelait de ses vceeux une histoire a
rebrousse-poil, s"opposant a 1 "histoire canonique fondé sur 1'idée du progres, ¢ est-a-dire,
par une confusion habituelle, sur la succession des vainqueurs dont il s agit d"expliquer
la nécessité. Avec Benjamin, il faut se demander si la vraie histoire de la modernité n’est
pas plutot celle des reliquats de 1"évolution, des vaincus, de ce qui n’a (encore) rien



Oana Soare 211

donné, des origines suspendues, des ratés du progres » (Compagnon, 1990, p. 63). Une
telle histoire « a rebrousse-poil », histoire des modernes authentiques, de ceux qui sont
«en liberté» et non pas «apprivoisés» est bien Les antimodernes, une histoire des
«reliques», de ceux qui sont vaincus pour le moment par la marche de I’histoire, par
I’esprit et les mentalités dominantes de I’époque, mais vainqueurs a long terme, par leur
vision et la revanche de la littérature et du style.

Dans ’espace roumain, comment Vladimir Streinu aurait-il congu une étude sur les
antimodernes roumains? La question est pertinente, si on se rapporte a deux de ses
articles, Le concept de la tradition littéraire et L’idée de tradition, sans utiliser quand
méme le mot « antimoderne », le critique se penche précisément sur les secteurs de la
littérature roumaine ou triomphe la modernité atypique, avec une marge infime, celle
qui se confond en fait avec la «tradition». L’hypothése du critique est qu’il s’agirait a la
fois «d’une fausse idée de notre tradition littéraire» (Streinu, 1968, p 397) et aussi du
concept de tradition en général. Il ne faudrait pas la juger selon la grille d’innovation
que le modernisme absolutise et aussi ne pas la confondre avec les marottes rétrogrades
du traditionalisme standard; plus exactement, la vraie tradition serait le jumelage des
deux ou, plus exactement, le point ou les deux glissent I’un sur I’autre: «Ce que nous
appelons aujourd’hui tradition est en effet un esprit novateur absorbé par la somme
spécifique de notre littérature » (Streinu, 1968, p. 382). La compréhension fidéle de
cette « tradition dynamique » implique un regard attentif porté sur deux temps
contrastants et I’analyse compléte et subtile du moment et du contexte dans lequel 1’un
coule dans 1’autre. Autrement dit, I’intérét de Streinu serait « 1’analyse du processus de
naissance de la tradition, ou les traditionalistes apparaissent comme des révolutionnaires
et les novateurs comme des futurs traditionalistes » (idem.). « La tradition » signifie
exactement le territoire presque ineffable ou « la tradition de la tradition » se confond
avec la « tradition du renouvellement ». Les exemples concrets seraient le groupe autour
de Dacia literara et le cénacle Junimea, le dernier noyau de force de 1’antimodernité
roumaine, le critique présentant ainsi leur action « révolutionnaire » et « innovatrice »:
« La nouveauté des créations ayant un contenu national, face a la masse hétéroclite des
traductions, a été le facteur décisif du programme littéraire de Dacia literard, ainsi que
la nouveaute des valeurs esthétiques, face a la vague envahissante de la littérature
occasionnelle, devait étre la principale préoccupation des Convorbiri literare » (Streinu,
1968, p 282). L’écrivain étalon, auquel Streinu, en écrivant Les Antimodernes, aurait
accordé un chapitre substantiel aurait ét¢é Mihai Eminescu, placé dans un rapport
surprenant avec Macedonski: «Ainsi, Eminescu, apercu a travers les échos qu’il a
déclenchés a 1’époque, était un révolutionnaire du langage, du style, des idées et de la
vision, a I’encontre, au nom de la tradition, de Macedonski lui-méme; toutefois, plus
tard, les interprétations le présenteront comme un conservateur de vieille souche et
devient la partie la plus glorieuse de notre tradition littéraire » (Streinu, 1968, p. 398-399.
Il est probable que Streinu aurait été plus intéressé a montrer non pas 1’antimodernité
des modernes mais leur modernité elle-méme, laquelle, afin de la souligner aurait été
opposée a ce que, a I’époque, passait pour de la modernité, étant en effet une mode
susceptible d’obsolescence. D’autre part, Streinu aurait analysé sous un angle spécial ce



212 La théorie sur [’anti-modernité et la réécriture de [’histoire littéraire

qu’il considérait comme une fausse modernité, représentée ici par Macedonski, en
soulignant ses aspects conservateurs. A cet égard, les sous-chapitres consacrés au
Literatorul et a Alexandru Macedonski dans L 'histoire de 1944 sont éloquents, Streinu
s’intéressant a 1’analyse de la «politique de la tradition et de 1’esprit d’innovation »
(Cioculescu, Vianu, Streinu, 1971, p. 300), toutes les deux dans une proportion réelle.
Etsi, al’égard de «I’innovation» proposée par Macedonski les choses sont généralement
connues, c’est le mérite de Streinu d’avoir analysé, parmi les premiers, les relations
contradictoires, manifestes ou camouflées, de Macedonski avec la tradition. Les
relations camouflées deviennent éloquentes pour ce que Streinu appelle «le schisme» de
Macedonski, c’est-a-dire son rapport polémique envers le groupe de Junimea, d une
part et, d’autre part, la continuation de certaines idées de Junimea: «Le schisme littéraire
de Macedonski est évident; on I’appelle schisme, parce que 1’attitude anti-Junimea du
poéte semble, sur le plan esthétique, de plus en plus incompréhensible, au fur et a mesure
qu’il va préciser son idéal dans I’art, apparenté davantage a Junimea que celui de Hasdeu
et Aron Densusianu ou celui des futurs socialistes de Contemporanul » (idem, p 301).

Macedonski, continuateur malgré [ui de la tradition de Junimea — voila une fagon
inattendue de mettre sous loupe le profil de I’écrivain. Selon Streinu, ce qui appartenait
a Junimea c’étaient les opinions de Macedonski sur 1’idée et la forme de la poésie, sa
lutte contre les diminutifs et son besoin de s’ériger comme une autre direction, de sens
contraire, a celle de lasi (Est-ce que Junimea n’avait pas agi autrement par rapport au
mouvement de 1848?) (ibidem). Les idées de Junimea dénoncées comme contraires
concerneraient I’imposition de la latinité (francophilie) de la langue et de la poésie
roumaine, 1’identité nationale (Junimea était cosmopolite) et le support de la religion (la
ou le groupe de lasi était athée) (idem, p. 302). Toujours dans un esprit polémique dirigé
contre Junimea, Macedonski revient — cette fois de facon manifeste — a une tradition
plus ancienne que celle de Convorbiri literare, a savoir le mouvement de 1848, le
proposant comme point de liaison avec la poésie romantique, méme s’il était ,,un poete
sans une formation historiciste” et bien qu’il le fit dans « une publication dont la mission
principale [ ...] était de promouvoir I’esprit littéraire novateur »: « Dans le méme
mouvement de réaction contre les sévérités de Junimea, il réunit autour de lui tout ce qui
est en rapport avec la période précédente et surtout avec ce lyrisme d’origine frangaise,
que Maiorescu n’avait pas appreci¢ d’une maniére anthologique et a juste titre, mais
aussi ignoré a tort dans ses grandes aspirations » (idem, p 303). En outre, le moderne,
I’innovateur Macedonski nous apparait aussi comme un «traditionaliste» atypique (le
moderne a outrance s’appuie sur un rapport parricide avec le passé), tandis que les
«traditionalistes» ou les «conservateurs» de Juminea s’imposent par un geste émi-
nemment moderne: bien qu’ils continuent la ligne de Kogalniceanu Negruzzi, Russo,
Alecsandri, ils comptent sur leur primauté absolue, nous rappelle Streinu (idem, p 300);
de méme, ils interdisent la ligne de la poésie révolutionnaire et romantique d’origine
francaise pour se diriger vers le lyrisme allemand. Ainsi, a travers ce savant jeu sur les
perspectives de 1’histoire littéraire, on voit comment les modernes deviennent tradi-
tionalistes et vice versa.



Oana Soare 213

Ensuite, qu’en aurait-il ét¢ du chapitre sur Eminescu dans une possible Histoire
projetée par Streinu ? A cette question, la réponse reste partielle — sur Eminescu, nous
avons en particulier le chapitre dans Nos classiques, moins généreux, peut-étre, que le
chapitre sur «I’Esthétisme» (variante du modernisme roumain) de 1’Histoire écrite en
collaboration avec Vianu et Cioculescu. Ce qui nous intéresse en particulier est le
deuxiéme sous-chapitre, intitulé «Eminescu, poéte difficile» dans lequel Streinu vise,
entre autres, une lecture incitante du pocte a travers la grille de ses contemporains, les
écrivains attardés de 1848, en trouvant, ainsi, «I’hermétisme des phrases lyriques fonda-
mentales» (STREINU, 1968, p. 124). En d’autres termes, le critique montre comment
Eminescu se situe, d’une maniére révolutionnaire, par rapport a la tradition de son
époque, la bouleversant complétement, la détruisant ou la transfigurant. Un geste émi-
nemment moderne. En outre, a son avis, Eminescu resterait un « poete difficile » aussi
dans I’entre- deux- guerres. Rappelez-vous la phrase essentielle pour la maniére dont la
critique considere « la tradition » ou « le classicisme » poétique: ,,la poésie, comme
expression inhabituelle, est un langage herméneutique dans son principe méme, « la
profondeur » des classiques n’étant qu’un hermétisme consacré » (idem, p. 126).

On arrive ainsi a la troisiéme partie de notre communication, a savoir I’analyse du
rapport entre Macedonski et Eminescu. Dans sa micro-monographie, Mihai Zamfir
révélait que les réactions du patron de Literatorul étaient tellement faussées par un
« complexe Salieri » que I’an 1890 pourrait servir de borne a la «transfiguration» du
théoricien du symbolisme roumain. En fait, au-dela des complexes et des données
tempéramentales, Macedonski a, dés le début, une situation défavorable (et, en méme
temps, privilégiée): il peut étre considéré comme le prototype roumain de 1’écrivain au
tournant de deux siecles: le XIX® si¢cle sur le point de le dévorer par I’envoi d’un
ensemble de croyances esthétiques, et le XX¢ si¢cle lui imposant I’impérative de la
synchronisation et I’imminence du changement de la grille des rapports. Comme 1’a
observé Adrian Marino, les idéaux de Macedonski (sociaux, politiques, et jusqu’a un
point, esthétiques aussi) étaient ceux du si¢cle des révolutions, tandis que ses aspirations
(notamment, le dessin d’un autre idéal esthétique, a rebours du Romantisme) le rejettent
dans le XX¢ siécle. Ses «données» sont autant que possible mélangées: Macedonski
(I’adepte des révolutions et le défenseur des modes littéraires) est, de fagon surprenante,
un nostalgique de la tradition; promoteur du symbolisme, constatant les ravages
provoqués justement par la confiance dans le progressisme esthétique des vers de ces
disciples, il ne jure que sur I’art classique et recommande de marcher en avant, mais les
yeux tournés vers le passé. Ce véritable «schisme» de Macedonski est révélateur de la
maniére dont il se rapporte a Eminescu, ses objections sont celles d’un « traditionaliste »
trahi et d’un avant-gardiste dégu. En fait, la «lecture» d’Eminescu est viciée et déformée
par la grille méme du moderne avec lequel Macedonski travaille. Et si, comme nous
prévient Compagnon, les véritables modernes (sur le plan esthétique) sont les anti-
modernes dans leurs rapports avec les idées modernes, et ceux qui sont confiants dans
lamodernité sociale etidéologique peuvents’avérer parfois, avec certaines intermittences
et contradictions violentes (le cas de Macedonski), des traditionalistes ? Seulement
traditionalistes? On va voir.



214 La théorie sur [’anti-modernité et la réécriture de [’histoire littéraire

Enprincipe, onreproche a Eminescu deux choses: la germanophilie (et, implicitement,
I’antinationalisme) et le manque de précision stylistique. Sous le dome de « la ger-
manophilie » se cachent d’autres reproches (fréquents, en fait, a 1’époque, et qu’il
partage avec Maiorescu): «le nihilisme littéraire» (la rupture avec la tradition), le
« pessimisme » et « le schopenhauerianisme ». Puis, la frustration du consommateur et
du promoteur des modes littéraires se manifeste en contestant la vague d’épigonisme
littéraire, dangereux aussi parce qu’il marque une option de style désuet, et aussi parce
qu’il souléve également la « folie » du pocte au rang de vertu esthétique. Selon
Macedonski, par I’intermédiaire d’Eminescu et de Junimea prendrait contour ainsi « un
courant non-national et barbare », visant (et a des fins politiques!) « la prostitution
envers le germanisme de la langue et de la littérature roumaine ». D’ou provient la
confusion de I’esthétique avec le national et surtout quelles sont ses sources? Trahit-elle
quelque chose des complexes de Macedonski? Notons, pour I’instant, que le pocte le
plus jeune, Eminescu et Junimea seraient animés par une double tendance iconoclaste —
ils se détacheraient, d’une part, de la poésie d’origine latine, considérée comme la vraie
matrice de la poésie roumaine, et d’autre part, de la lyrique de 1848. Autrement dit, et
Streinu le remarque aussi, Junimea (deux fois) moderne, se voit contesté, au nom de la
tradition, par Macedonski. Dans son plaidoyer pour la poésie latine, « lumineuse, pleine
de flammes au lieu de rayons, sans énigmes a déchiffrer, sans le linceul du mysticisme,
énergique et franque, toujours allant droit au but » (Macedonski, 2007, III, p. 251), le
moderne Macedonski, le théoricien du symbolisme et du vers libre, embrasse des
options qui sont contraires a la poésie moderne. En fait, il semble plaider en faveur
d’une poésie vitaliste, optimiste, claire, poursuivant un idéal romantique mineur (une
poésie qu’il avait cultivé, en fait, lui méme, a son début).

Il s’agirait, alors, d’une destruction du pont de liaison avec la tradition (latine,
frangaise surtout) de la poésie nationale. A cet égard, le programme de Macedonski, un
ceil rivé sur «le temps nouveau» et [’autre sur le pass¢, semble celui d’un antimoderne:
«[...] le Literatorul se rapprochait pas a pas de la formule de Heliade, rétablissait le lien
brisé entre présent et passe, était le trait d’union entre le temps nouveau et le classicisme,
revenait peu a peu vers la généralité de ses principes orthographiques et, en tenant
compte de tout ce que le peuple n’avait pas pu faire pour ressembler a Heliade, essayait
d’inaugurer une nouvelle ere » (idem, p 183). Grace a ce programme, Macedonski aurait
pu ressembler juste a un traditionaliste s’il n’avait pas laissé la place a I’innovation —
donc, il ajoute: « une littérature doit innover si elle veut vivre et étre forte» (idem,
p- 183).

En tout cas, s’il doit choisir quelque chose de la création d’Eminescu (placé, avec
« une prudence » €éloquente, apreés Matilda Cugler, Veronica Micle et autres scribes de
Junimea) Macedonski opte pour Les épigones. Pas étonnant: il voit ici son idéal
traditionaliste confirmé, par la recouverte de « la belle époque d’Eliade et Bolintineanu »,
presque détruite par I’invasion de la littérature récente'. Aussi bien pour Eminescu et
Maiorescu que pour Macedonski dans son article de bilan Le mouvement littéraire ces
dix derniers ans (1868-1878), la littérature contemporaine serait marquée par le
politicianisme et I’utilitarisme démocratique, qui servent a «former les gens» (p. 148).



Oana Soare 215

D’ou vient I’'importance accordée a cette génération des débuts, celle de 1848, par
rapport a laquelle la production poétique plus récente, y compris 1’ceuvre d’Eminescu
est sous-évaluée? Elle est le fruit de cette foi dans un idéal (la Révolution), qu’embrasse
Macedonski aussi, parce qu’elle est, selon lui, « la grande ceuvre » et « le mouvement
régénérateur »; donc, il ne se situe pas a coté de la «tradition» en général, ses antennes
de moderne et d’individu du XIX°® siécle le poussent vers une certaine tradition,
notamment vers une «tradition du moderne» sur le plan roumain. Sinon, pourquoi
n’aurait pas été «tradition» aussi les écrits anciens, ou Eminescu puisait ses mots
archaiques, et que Macedonski considérait impropres pour la poésie? Donc, I’option de
Macedonski pour la tradition n’est pas celle d’un antimoderne ou au moins d’un
traditionaliste contrarié (ainsi le jugeait Streinu), mais celle d’'un moderne, qui compte
sur la Révolution, qu’il va ensuite s’efforcer de lui trouver un équivalent dans le paysage
littéraire. La surenchére du code de I’époque de 1848, I’adhésion spirituelle au mouve-
ment « régénérateur » agit comme une grille déformante, élargissant les frontiéres de la
stricte réalité pour plonger dans Un dge d or, peuplé de tous ceux considérés aujourd’hui
des écrivains mineurs: « Ensuite, sont nés comme dans les contes de fées: Catina, la
trompette rebelle de ’année 1848, Sihleanu, pocte calin et doux, Deparateanu, philo-
sophe haut et touchant, Nicoleanu, amer, sarcastique et attachant, Grigore Grandea,
immortel par son amitié épique dans Les émirs et son byronisme de Fulga [ ... | »
(p- 120). Dans un autre article, L ‘évolution de la langue roumaine, le phénomene Heliade
serait « une déification », le poete est « inspiré comme un Dieu, vertueux et courageux
comme un héros légendaire, gentil et patient comme un apotre » (p.174). Le mérite de
tous est d’avoir soutenu « le roumanisme », d’étre ainsi des écrivains « nationaux ».
«Langue, Nationalité, Religion» était également la devise de Literatorul. Ainsi
comme remarquait avec justesse 1’exégete principal de Macedonski, Adrian Marino,
I’idéal esthétique de Macedonski est, en bonne partie aussi, li¢ au mouvement de 1848.
Et méme si nous ne lisons pas une phrase comme celle-ci — « Seuls les pays avec des
littératures fortes ne périssent pas, ils sont les grands pays » — dans une clé idéologique,
le mélange parfois du national dans le littéraire (dans I’esthétique, en général) est affirmé
sans ambiguité: «La littérature est le renforcement de la nationalité d’un pays. Soutenez
la littérature, si vous aimez votre nationalité» (p. 12). De sorte que, au début de la
troisiéme année de I’apparition du Literatorul, le poéte adresse un appelle patriotique a
ses lecteurs, « confondus » avec « les Roumains de cceur, qui n’ont pas oublié¢ qu’ils
doivent étre les soldats de la culture intellectuelle et cela signifie de devenir les véritables
défenseurs de la patrie» (p. 12). «La République» des lettres, le réve de Macedonski,
s’habille du manteau de la « nationalité » que la république moderne avait mis en 1848.
Voila d’ou venait aussi ’accusation de «germanisation» de la littérature roumaine,
adressée a Eminescu. Macedosnki réve méme de deux partis, avec un programme
comme celui-ci: « La bataille pour la lumiére. Lumiére par la lutte. Contrdle du style.
Liberté des idées» (p. 13). L’un serait ou les écrivains vont se regrouper (« ils doivent se
mélanger a la politique et former un parti » parce que « la Roumanie n’est pas tenu de
rester pour toujours la propriété ou la satrapie des politiciens analphabétesy), I’autre



216 La théorie sur [’anti-modernité et la réécriture de [’histoire littéraire

serait « Le parti de la lecture des écrits nationaux » (p. 12). Tout mis sous le signe du
progres: « Je pense qu’ils doivent se concentrer tous sur ce mot progres » (p. 151).

La seconde erreur d’Eminescu serait d’ordre stylistique. Dans un article de 1890
intitulé En guise de préface Macedonski déplore 1’utilisation des provincialismes et des
archaismes («mots oubliés dans des écrits anciens, dans des livres des boyards» (p. 177),
car cela signifierait une direction rétrograde. En outre, ces mots étaient déformés. En
fait, a travers ces objections, le patron de Literatorul plaide pour deux choses: pour
I’étymologisme au détriment du phonétisme et pour le vocabulaire d’origine latine, en
accord avec la naissance du XIX¢siecle. Son option signifie a la fois un retour aux
principes linguistiques de Heliade Radulescu et aussi une modernisation du vocabulaire
en ligne avec I’esprit de I’époque. La langue de la modernité sociale doit se confondre
avec la langue de la modernité esthétique, tout comme le parti de la «littérature» doit
étre le bastion de la nationalité?. Mais, surprise! —selon lui, « le phonétisme » de Junimea
serait démocratique et non pas aristocratique, de méme qu’il le suggére, « phonétisme
n’est que démocratisation, jusqu’aux derniers bords de la littérature, c’est-a-dire une
décapitation de I’aristocratie aisée d’une nation. Mais il y a des gens qui prétendent que
la littérature doit étre accessible a tous» (p. 181). Eminescu et Maiorescu, les promoteurs
de «I’égalitarisme» et de la «démocratisation» de la littérature! L’accusation semble
adressée par un antimoderne acharné envers de vrais modernes! Quoi qu’il en soit,
Macedonski éléve au rang de marotte le plaidoyer pour le style aristocratique de la
poésie, et aussi pour un art anti-démocratique. Par exemple, le symbolisme serait
«’outrage supréme que l’aristocratie intellectuelle jette aux plébéiens ignorants »
(Symbolisme, Carmen, 1902). Le plaidoyer pour la poésie «lumineuse» semble trainer.
En fait, maintenant, Macedonski change non seulement d’opinion, mais de références
aussi. Cet ¢élitisme esthétique trahit, peut-étre, la fréquentation des poetes qui marquent
une véritable révolution esthétique, principalement celle de Baudelaire (qui est
considéré, et cela ne manque pas d’intérét, non pas a titre individuel, mais « en groupe »,
tous compagnons confondus, prédécesseurs ou épigones). L’analyse du rapport de
Macedonski avec Baudelaire, extrémement significatif pour les complexes et fissures
de son profil moderne atypique, ouvre pourtant un autre débat®. Pour I’heure, nous
voulons seulement voir comment le poéte se tourne vers un autre idéal esthétique,
moderne (Macedonski 1’appelle «symboliste»), pour lui permettre la séparation, icono-
claste, d’Eminescu. Ainsi, a partir d’un certain moment, Macedonski cherche une
formule lyrique en consonnance avec « notre temps ». Dans cette recherche, Macedonski
se sépare, a un certain moment, de 1’idéal poétique classique et romantique — Racine,
Corneille, Moli¢re, Voltaire ou Hugo sont considérés « plus psychologues que poctes,
penseurs profonds, rhéteurs dirigeants, versificateurs forts, mais poetes seulement a
I’occasion ». L’idéal esthétique de Macedonski est encore plus puriste que celui de
Maiorescu, dont il se rapproche par la contestation du reflet dans la poésie et I’éloge de
« I’imagination »; pour Macedonski aussi 1’art ne devrait pas avoir des idéaux extrin-
séques: «La poésie n’est pas ce que la communauté croit, car elle n’est ni une déclaration
d’amour, ni un épisode d’une vie mise en vers, plus ou moins réussis, ni manigance
patriotarde avec Tisza, Dniester et avec Trajan, ni déception sociale, empruntée d’ailleurs,



Oana Soare 217

ni theése philosophique ou scientifique, ni nomenclature botanique ou minéralogique
non plus qu’une nouvelle ou un article de journal » (ibidem, p. 87). Ce type de poésie,
dont Macedonski se sépare, serait « démocratique »: « la prose rimée aura le mérite
d’étre plus facilement mémorisée. Les foules ne pourrons pas €tre qu’heureuses et
reconnaissantes quand un autre se donne la peine de penser pour eux — et c’est ainsi
qu’ils deviennent de grands poetes ceux qui ne le sont pas » (p. 86). Ainsi, des écrivains
comme Théophile Gautier, Baudelaire, Leconte de Lisle ne sont pas appréciés par le
grand public — et cela pour leur propre bénéfice, pense Macedonski.

Enfin, Macedonski est nargué aussi par « la mode » Eminescu, I’épigonisme qui
avait inond¢ le paysage littéraire aprés la mort du poéte. On peut supposer les causes : il
s’agit, en premier lieu, d’une autre sorte de lyrisme que le poéte détectait et ensuite du
fait que lui-méme voulait créer une autre école. En outre, dans I’esprit iconoclaste, les
premiers modernes roumains (Macedonski, et aussi Ovid Densusianu) vont définir leur
programme aussi en prenant leurs distances par rapport a Eminescu. On doit a
Macedonski aussi une version assez fidéle de la naissance de la légende du poéte
prématurément disparu: «Au début, la campagne n’exprimait que la compassion [de la
foule] pour le malheur qui avait frappé cet écrivain. Graduellement, la compassion
devient admiration. A son tour, I’admiration a pris les proportions de 1’adoration.
Aujourd’hui, on nous dit que Eminescu était beau comme un jeune saint descendu de la
corniche dorée d’une icone. Ceux qui I’ont connu savent la vérité. Il y a des fétichistes
qui le classifient au-dessus de Shakespeare. A c6té du géant, Alecsandri a été transformé
en grenouille. Qu’est-ce qui va arriver de moi? » (idem, p 491) .

En conclusion, la contestation d’Eminescu par Macedonski laisse percer trois poncifs
du moderne: le culte de la révolution sociale comme stimulateur esthétique, le rapport
de type iconoclaste des antécesseurs illustres, et non en dernier lieu, I’équivalence de la
modernité a une simple mode esthétique.

Dans la lutte avec « la légende », la grande chance de Macedosnki a été son pro-
gramme esthétique visionnaire, résultat, peut-étre, de la conversion de son modernisme
social en un modernisme esthétique. La révolution n’est plus recherchée dans I’époque
ou dans la littérature de Heliade, mais surtout dans le futur paysage de la littérature.
Macedonski est I’un des rares cas de la littérature roumaine ou le vrai modernisme,
esthétique, cohabite avec le social. En fait, si ’ensemble de notre modernité poétique
(Arghezi, Blaga, Barbu, N. Stanescu) remonte a Eminescu, le modernisme roumain
commence, peut-étre, avec Macedonski, ce Janus bifrons a cheval sur deux siecles.

NOTES

! Par example, le pocte remarquait, avec un regret vif, que «[...] le developpement de la jeune génération dans
les derniers dix ans [...] est loin d’étre comparé au grand mouvement engendré par Heliade, Alecsandri».

En fait, Macedonski semble étre notre seul poete moderne authentique qui fait cette confusion stylistique,
peut étre aussi a cause de la charge doctrinaire, revolutionnaire et moderne, de son programme esthetique.
Parce que, autrement, a partir d’Eminescu et continuant d’une maniére fulminante avec Arghezi, avec
Blaga, et aussi avec lon Barbu (celui de la phase balcanique, surtout), la langue de la modernité esthetique



218 La théorie sur [’anti-modernité et la réécriture de [’histoire littéraire

a été, d’habitude, la langue «ancienney», non-contaminée par I’influence francophone d’aprés 1848. Cela a
¢été conscientis¢, indirectment, par I’antimoderne Fundoianu qui, dans sa célebre préface du volumue
Privelisti [Peysages] faisait des remarques subtiles a cet egard.

3 Voir, dans ce sens, aussi nos observations dans 1’étude Modernitate si reactii antimoderne in cultura
romana [Modernité et réactions antimodernes dans la culture roumaine], Edition du Musée National de la
Littérature Roumaine, 2013, notamment p.125-129.

BIBLIOGRAPHIE SELECTIVE

Cioculescu, Serban, Streinu, Vladimir, Vianu, Tudor, Istoria literaturii romdne moderne [Histoire de la littérature
roumaine moderne], Ed. La Maison des Ecoles, Bucarest 1994; éd. II, Minerva, 1971.

Compagnon, Antoine, Les cing paradoxes de la modernité, Paris, Seuil, 1990.

Macedonski , Al., Opere [(Euvres], Vol 111, Publicistica [Journalism], Literatorul (1880-1919), édition compilée
par Mircea Colosenco, introduction par Eugen Simion, Bucarest, Fondation Nationale pour la Science et
I’Art, 2007.

Streinu, Vladimir Pagini de critica literara. Marginalia, eseuri [Pages de critique littéraire. Marginalia, essais],
Bucarest, Edition pour la Littérature, v. I-III, 1968

Zamfir, Mihail, Introducere in opera lui Alexandru Macedonski [Introduction a I’ceuvre d’ Alexandru Macedonski],
Bucarest, Minerva, 1972.

Institut de Théorie et Recherche Littéraire «G. Calinescu», Bucarest



