Quelle est la légitimité des discours d’(auto)légitimation radicale
dans I’espace de la culture?

Lucia SiMoNA DINESCU

Abstract: Communism imposed itself as the single normalizing power in culture through
the radical and “revolutionary” rhetoric and tactics of (self)legitimacy. In order to escape
this political ideology, the intellectuals and the writers of good will resorted to the strict, “well
tempered” aesthetical models. The de-legitimacy of the communist cultural ideology has taken
place after 1989 (or, more properly, it has still been taken place), while the self-sufficient
aesthetical legitimacy of culture has proved to be insufficient. Instead, the ethical legitimacy
has begun to consider the actual cultural diversity, as the import and adaptation of the Cultural
Studies in Romania has permitted the formulation of the (self)legitimating strategies for the
marginal and alternative ones. In the Western democratic countries, the ideologies of the
radical and “revolutionary” legitimacy have been articulated in a different meaning. For
instance, the utopian discourse in the virtual space is a form of radical cultural (self)legitimacy.
While we criticize such ideologies, we propose a form of pragmatic-realistic, responsible,
critical (self)legitimacy. By conceiving the virtuality as virtue, the dilemmas of the 21-th century
find themselves a moderate ethical legitimacy.

Mots-clés: radicalisme, esthétique, éthique, marginalité, virtualité, modération.

Dans le champ de la culture, le communisme a imposé sa force de norme par des tactiques
et rthétoriques (auto)légitimantes radicales et ,,révolutionnaires”. Pour éviter d’étre mis au pas
par I’idéologie politique, les intellectuels et les écrivains de bonne foi se sont tournés vers des
modeles strictement esthétiques, ,,bien tempérés”. La délégitimation de I’'idéologie culturelle
communiste a eu lieu apres 1989 (il serait plus exact de dire qu’elle n’est pas encore finie)
alors que la légitimation strictement esthétique de la culture s’est avérée insuffisante.

La légitimation éthique a commencé a prendre conscience de la diversité culturelle de
I’époque cependant qu’a la faveur de la pénétration des études culturelles et des medias virtuels
ont été formulées des stratégies d’(auto)légitimation des marginaux et des alternatifs.

Dans les pays démocratiques en Occident, les idéologies de 1égitimation radicale et
»~révolutionnaire” se sont constituées dans un autre sens. Le discours utopique de 1’espace
virtuel, par exemple, est une forme d’(auto)légitimation culturelle radicale. En critiquant ces
idéologies, nous proposons un type d’(auto)légitimation critique pragmatique-réaliste et
responsable. La virtualité concue en tant que vertu offre aux problématiques du XXI° siecle
une légitimation éthique modérée.



64 Quelle est la légitimité des discours d’(auto)légitimation radicale. ..

1. Le contexte — de Iesthétique a I’éthique

Les dictatures politiques ont mis en place des modeles culturels et des rhétoriques
discursives radicales et ,,révolutionnaires” pour imposer le pouvoir de la norme et les directives
officielles non seulement en politique mais dans la culture aussi. Pour faire contrepoids a ce
modele officiel de légitimation politique aussi bien que culturelle, des flots alternatifs sont
apparus, de résistance ou d’opposition (notamment des attitudes qui se recommandent comme
HIésistance par la culture”). Un exemple autochtone: sous le communisme, I’autolégitimation
des intellectuels et des écrivains roumains de bonne foi a choisi de privilégier des modeles
strictement esthétiques ainsi que le jeu sous-jacent au texte, parabolique, des allusions afin
de, précisément, contourner le terrain compromettant du politique. La voix officielle de la
légitimation communiste a toujours été radicale et ,,révolutionnaire”, entrecoupée de petites
pauses de pseudo-dégel, elle a imposé des formes culturelles prédéterminées et les a soustraites
a toute négociation libre. Régime extrémiste, le communisme s’est imposé par des moyens
contraires a la démocratie libérale, a ignoré les techniques de négociation, les attitudes modérées
et tolérantes pour leur substituer, sans appel, des tactiques persuasives et de propagande
radicales (et incontestables). Les consciences qui ont opposé une résistance, passive dans la
plupart des cas, a cette répression se sont autolégitimées par I’appel a ’esthétique qui était
une maniere de s’échapper de la zone minée du politique (évasion esthétique incriminée a ce
moment-la par les voix les plus autorisées du proletcultisme). Par une de ces ironies dont
I’histoire est coutumiere, ce furent ces modeles strictement esthétiques que le phénomene de
recanonisation de la littérature consécutif & 1989 a reconnu comme valides: 1’Ecole de
Tirgoviste, par exemple. On sait bien que c’est parmi ce genre d’écrivains que les
postmodernes qui se sont affirmés avec panache dans I’apres-décembre ont choisi leurs modeles
plutdt que parmi ceux qui, pour voir publier leurs romans d’essence socio-politique, s’étaient
prétés a toutes sortes de compromis. Au moment ot le processus de délégitimation culturelle
du communisme s’est produit a ciel ouvert, le processus de remise en question du canon accepté
s’est inséré normalement dans une évolution qui se donnait pour but une normalité culturelle
démocratique. Pour ,,se libérer” du communisme (encore une ironie: le terme ,,libération” a
été lui méme compromis par abus sous le communisme), il a fallu lancer dans la culture un
mouvement de force radicale ou ,,révolutionnaire”. Si bien qu’apres 1989 les tabous culturels
se sont effondrés en cascade: depuis la resurgence du religieux a la prolifération de 1’offre
télévisuelle pour finir par la 1égitimation de la littérature et de I’art érotique. La mise en place
des dictatures tout comme leur chute réclamait des mesures radicales, un discours ,,fort” et
des pratiques de force majeure. La résistance par la culture et par la défense de la célebre these
de I’autonomie de I’esthétique était une stratégie ,,faible” et comme telle elle ne pouvait
conduire directement a 1’effondrement du communisme encore que, indirectement, elle ait
contribué a éroder I’aura du régime. La sinueuse transition consécutive a I’implosion de
décembre 1989 amene, entre autres, des manifestations radicales comme la violente descente
a Bucarest des ,,gueules noires” qui déborde I’éthique des pratiques de la démocratie et déferle
sur le territoire pathologique et barbare de la manipulation politique.



Lucia Simona Dinescu 65

Aujourd’hui pourtant, dans un pays ex-communiste ol les valeurs démocratiques
commencent a gagner du terrain, la Iégitimation strictement esthétique de la culture n’est plus
un modele opératif. Du moment que, apres 1989, la liberté d’expression devient le critére
supréme en matiere de culture et de société, force a été aux écrivains et aux intellectuels
d’assumer le rdle public, sociétal et politique qui était le leur; I’enfermement dans la forteresse,
accueillante, il est vrai, de I’esthétique n’était plus permis. 16 ans apres, dans la culture roumaine
le célebre voeu de I’,,autonomie du littéraire” qui s’est trouvé au ,,centre” de 1’histoire et de
la critique littéraire aux moments ou Titu Maiorescu, Eugen Lovinescu ou Nicolae Manolescu
étaient les papes du canon littéraire ne semble plus fonctionner dans la nouvelle réalité sociale
et culturelle. Les themes de réflexion culturelle-éthique sont fournis par la condamnation du
communisme et les collaborations avec la Securitate. Si les contextes historiques et politiques
(le courant issu du cercle de Junimea, le modernisme et respectivement le réalisme socialiste)
ont justifié et privilégié le recours a la theése de la domination de I’esthétique (a partir de
prémisses différentes, plus ou moins ,,correctes”, aujourd’hui I’hétéronomie de la littérature
semble reprendre ses droits et demander sa 1égitimité. C’est tout naturellement que la littérature
se range dans la culture et le clivage opéré par les régimes totalitaires, entre littéraire et politique
a disparu. Le passage de I’esthétique a I’éthique (le socio-politique) n’est pas sans entrainer
des risques de radicalismes en tous genres ou de froler I’extrémisme (I’histoire du XX° siecle
nous offres des exemples). Du coup, il est impératif que ce passage prenne le tournant avec
une circonspection autocritique, avec une vigilance prudente, avec le maintien d’un équilibre
prudent entre risques et avantages, entre gains et pertes. Ce passage de la thése de
1’autonomie littéraire a celle de I’hétéronomie littéraire ne signifie nullement occulter la valeur
et les criteres de littérarité. Il n’en signifie pas moins I’ouverture de la littérarité a la culturalité,
de I’esthétique a 1’éthique (y compris dans le sens de la responsabilité), de la culture élitiste
aux formes de paralittérature, du texte aux nouveaux media, de la littérature a la techno-science
etc. Sous le communisme, la theése de I’hétéronomie du littéraire mise au service des idéologies
du parti unique a subi une distorsion de nature politique. Mais une fois acceptés la liberté
d’expression et le multiculturalisme, une fois écartées les barrieres conceptuelles et pratiques
entre la culture, la techno-science et la société, esthétique et éthique deviennent inséparables.
Une autolégitimation social-politique et éthique de la culture et de la littérature s’impose
aujourd’hui, légitimation qui prenne en compte les réalités et les idéologies multiples et
conflictuelles de notre temps. La littérature ne peut plus étre I’apanage d’une tour d’ivoire de
I’esthétique car I’esthétique n’est plus une catégorie a valeur en soi, détachée du sociétal, elle
appartient désormais au phénomene de ’interdisciplinaire, une forme parmi bien d’autres
accolées au culturel: elle peut étre éducative sans €tre istructive, elle peut &tre morale sans étre
moralisatrice. La littérarité donc n’est plus étudiée comme valeur séparée de la culturalité, les
études culturelles en t¢émoignent. Des lors qu’il y a rencontre de I’esthétique et de I’éthique,
la 1égitimation fonctionne en deux temps: A. Je suis légitimé par ma propre valeur. Il s’ensuit
que c’est la valeur (littéraire, culturelle, esthétique, éthique-sociétale, stratégique-politique)
qui légitime au niveau individuel. B. Je suis légitimé par une institution, suivant un jeu de
valeurs, institution qui a le droit et I'autorité requise pour légitimer la valeur. Cette
légitimation externe est aussi une forme de reconnaissance publique et de capital symbolique.



66 Quelle est la légitimité des discours d’(auto)légitimation radicale. ..

Dans le cas de la littérature, c’est la critique littéraire qui légitime les valeurs individuelles
dans le canon institutionnel. Les deux temps ci-dessus ne sont pas immuables, par contre ils
dépendent du contexte et sont particularisés dans le temps et dans 1’espace. Cette opération
de contextualisation permet aux processus vitaux de fonctionner dans une culture démocratique:
nous pensons a la décanonisation et a la délégitimation. Depuis peu, ces deux processus agissent
sur le canon communiste.

En méme temps, ce qu’il est convenu d’appeler Cultural Studies commence a éveiller
I’intérét des théoriciens roumains. Un intérét assez récent, il faut le dire et sans tradition puisque
a la différence de 1’Occident ou les études culturelles se sont attiré une légitimation
enthousiaste aussi bien qu’une critique déligitimante, en Roumanie, ce domaine fut occulté
par I’idéologie communiste et noyé, par la suite, dans I’avalanche des dilemmes
postcommunistes. Dans les études culturelles occidentales, I’étude consacrée a I’espace virtuel,
a ses multiples variantes dispose déja d’une Iégitimation venue des départements académiques
et universitaires, de diverses institutions de recherches. Admise depuis pas mal de temps dans
la ”cour des grands” des disciplines culturelles occidentales, 1’étude de la virtualité est en train
de faire son chemin en Roumanie aussi, a petits pas, entravée par des réserves et préjugés dont
la mentalité autochtone a du mal a se débarrasser. lon Manolescu, Adrian Mihalache ou Bogdan
Ghiu, pour ne mentionner que ceux qui ont déja consacré des livres au sujet, commencent a
déblayer systématiquement le terrain complexe de la virtualité (2 commencer par la
philosophie et la littérature et jusqu’aux sciences politiques). Ce n’est qu’un exemple de la
facon dont des cultures différentes, ayant leur propre spécifique, avec leur passé politique et
leur tradition individualisante souvent porteurs d’un sceau stigmatisant (les cultures
est-européennes, dans notre cas) peuvent s’intégrer dans la culture de la mondialisation en y
apportant leurs propres valeurs identitaires. L’espace de la virtualité, par exemple, permet le
dialogue et la collaboration des artistes, écrivains, scientifiques au-dela des frontieres
géographiques. Dans I’espace virtuel, le discours identitaire, social et culturel peut étre formulé
dans sa différence spécifique, les cultures petites, marginales et locales peuvent devenir visibles
au niveau global. Des stratégies culturelles s’ imposent des lors, (auto)légitimantes, bien mises
au point et pourvues d’une conscience éthique (soit du type de la bioéthique face aux défis
des technologies génétiques soit du type de 1’éthique du différent ou de I’éthique du souci de
soi quand il s’agit du multiculturalisme). Mais comment faire cette Iégitimation éthique de
la culture?

2. Le mode d’opérer — la légitimation éthique

Si le modele discursif radical, révolutionnaire et extrémiste qui a dominé le XX° siecle
(communiste mais naziste aussi) et a permis des atrocités existentielles et culturelles ne peut
plus étre autolégitimé car il s’est discrédité, un possible modele culturel qui puisse fonctionner
au XXI° siecle doit étre un modele réfléchi, doué du sens de la mesure humaine et d’une certaine
»sagesse” de I’€tre. Des la seconde moitié du XX siecle, le postmodernisme fut, en Occident
d’abord, en Europe de I’Est ensuite, un modele de I’ ,,affaiblissement” du pouvoir autoritaire,
de ,,I’affaissement” des narrations qui guident notre vie et de la tolérence multiculturelle.



Lucia Simona Dinescu 67

Enfants terribles, révolutionnaires, démolateurs, avant-gardistes? Les postmodernes n’en avaient
cure, bien au contraire, ils ont adopté une attitude modérée, souvent trop ludique, trop joyeuse
devant les problémes de la société. Ils ne se sont plus 1égitimés par des stratégies rhétoriques
du nationalisme, bien au contraire, ils sont entrés dans le jeu kaléidoscopique, y compris a
nuances crépusculaires, de la mondialisation a cette nuance pres que cette mondialisation
n’aspire pas a étre uniformisation — communiste ou capitaliste-consummiste — mais visibilité
et acceptation du local au niveau mondial. Le management culturel des derni¢res années a créé
toute une plate-forme d’opération pour les marginaux en vue de les ,,accréditer” mais tout un
réseau (institutionnel, corporatif etc.) qui permet au pouvoir d’agir. Un pouvoir qui pénétre
d’autant plus avant dans les structures de profondeur de la société et de la culture que, dans
les conditions de la mondialisation, il est plus disséminé. Ce type de légitimation post-moderne
n’a pu étre rendu public en Roumanie qu’apres 1989, avec les balbutiements inhérents a une
période de transition.

Meéme si le paysage des gens qui ont le pouvoir s’est diversifié€ et s’est délimité, méme si
les stratégies de légitimation dans la zone de la culture commencent a délaisser une
conception centralisatrice et hiérarchisante pour une vision décentralisée et déterritorialisée,
la question ,,Qui décide quels sont les projets culturels 1égitimes et lesquels ne le sont pas?”
devient légitime. Ce type de questions nous détournent de 1’esthétique pour nous jeter dans
I’éthique. L’une des questions qui attendent d’&tre réglées c’est de savoir si c’est aux structures
de I’Etat et collectives de décider du sort des projets culturels ou si la décision appartient aux
structures privées et individuelles et il y a urgence dans la demeure car le financement des
projets culturels est une réalité économique contre laquelle butent fondations, rédactions,
maisons d’édition etc. De 1a naissent, inévitablement, affrontements entre intéréts politiques,
économiques, idéologiques et éthiques de toutes sortes et qui ne trouvent plus leur solution
au niveau macroéconomique mais plutdt au niveau particulier et ponctuel. Autre probleme:
il semble que le principe de la hiérarchisation sociétale et culturelle ne peut disparaitre sans
laisser des traces. Alors les petites structures s’y intégrent ou continuent a se laisser assimiler
par les grandes a cette précision pres que, cette fois-ci les petites structures ont une voix qu’elle
font entendre et que, donc elles ne peuvent plus étre négligées. Pareillement pour la
centralisation: il n’y a plus un seul centre, il y en a plusieurs. La notion non plus que la pratique
du centre n’ont pas disparu, elles se sont modifiées ce qui permet aux marges, a la périphérie
ou a la province de s’autolégitimer. Il faut d’ailleurs rendre justice a la marge elle méme qui,
a force de pratiques alternatives ou d’opposition, a forcé ,,le centre” a redéfinir son statut.

Pour les zones culturelles alternatives, accéder a la légitimité c’est adhérer a des
idéologies et a des pratiques sociétales et politiques (plut6t dans le sens conceptuel et non dans
celui de pratique politique) mais c’est aussi intégrer le marginal dans des structures influentes
et le faire admettre parmi les forces de I’autonomisation. La marge s’autonomise, c’est-a-dire
elle prend, temporairement, le pouvoir. Non point un pouvoir autoritaire mais un pouvoir qui
se remet tout le temps en question, qui négocie et s’autocritique. Toutes les catégories de
marginaux (de race, d’éthnie, de lieu, ceux qui font de ’art alternatif ou produisent de la
littérature science-fiction, par exemple) ont commencé a formuler des stratégies de 1égi-
timation culturelle. Mais cette stratégie est-elle une tendance globaliste, une mode des études



68 Quelle est la légitimité des discours d’(auto)légitimation radicale. ..

culturelles ou bien une nécessité pratique? Je pense que c’est tout cela a la fois. Ces marginaux
et ces alternatifs (a I’exception de ceux qui pratiquent une idéologie de type underground, a
savoir I’absence de toute idéologie ou, par contre, le rejet de toutes les idéologies) se démenent
pour se faire accepter dans la zone universitaire et académique: pour prendre un seul exemple,
aujourd’hui les mouvements souterrains investissent et minent la zone centrale de la culture.
La plupart des jeunes artistes et écrivains tirent leurs modeles d’,,inspiration” de la culture des
nouvelles technologies, de la culture de type graffiti, de la culture clubbing et multimedia.
L’émergeance de disciplines du type ,,Cultural Studies” partout dans le monde légitime tant
la voix du féminisme que I’art urbain ou la communication new media que sont les blogs ou
les jeux sur ordinateur. Les stratégies pour la légitimation des marginaux fonctionnent dans
un autre sens aussi. La Roumanie formule une 1égitimation pour son adhésion a 1’Union
Européenne, les compagnies technologiques 1égitiment la mise sur le marché de leurs derniers
produits et gadgets, les écrivains et artistes légitiment leur admission dans I’Union des Ecrivains
et respectivement dans 1’Union des Artistes etc. Dans tous ces cas, la délégitimation
s’adresse a des strtuctures autoritaires-rigides, a caractere de monopole qu’il s’agisse de nations,
d’institutions, de corporations économiques. La délegitimation devient quasi-synonyme de la
déconstruction de Derrida ou de la désédimentation rhizomatique de Deleuze. Sont soumises
a la délegitimation les structures du pouvoir qui ne cooperent pas et la compétitivité fait
contrepoint aux techniques d’intéréts et des groupes de pression. Tous ces cas supportent, bien
entendu, des amendements. Un seul exemple: aussi maléables que deviennent les structures
universitaires, elles rejetteront les modeles alternatifs tant que ceux-ci n’auront pas donné la
mesure de leur valeur, qu’ils ne sauront pas se légitimer par leur propre valeur. Aux yeux de
I’histoire et de la critique littéraires une valeur éthique, culturelle ne suffit pas, il faut que celle-ci
soit doublée d’une valeur esthétique et littéraire. Ce qui fait que, si I’histoire et la critique
littéraires préservent le critere de I’esthétique dans la discipline respective, le multiculturalisme
va forcer les littératures de chaque nation a participer au mouvement de la diversité
culturelle par des textes d’intérét global et éthique. Une autre these célebre, celle du spécifique
national ou local, choisit de restructurer son statut plutdt que d’étre évacuée des débats culturels
vu que la thése du spécifique européen est de plus en plus remise en question par les cultures
et les civilisations extra-européeennes. Il apparait donc que I’autonomie du littéraire et le
spécifique national sont voués a la réécriture au siecle de la diversité culturelle, de la
mondialisation et de la résistance a la mondialisation, de la 1égitimation éthique dans la culture
et des négociations culturelles pacifiques et modérées. La ,,roumanité” n’est pas la seule
catégorie éthique a repenser, 1’,,europénité” I’est aussi. Il ne faut pas oublier que la déle-
gitimation renferme en elle méme ou est suivie par un nouveau processus de légitimation ou
de religitimation tout comme chez Deleuze et Guattari détérritorrialisation signifie aussi
retérritorialisation. Il existe pourtant le risque que, en arrachant le pouvoir aux structures
autoritaires, les structures nouvellement ,,autonomisées” s’emparent des modeles d’(auto)légi-
timation radicale. En Roumanie, une premiere étape possible d’admission dans les structures
de légitimation globale mais aussi de résistance par la différence a la mondialisation est le
recours a I’étude de la virtutalité. Si en Occident cette étude a traversé les cycles de légitimation
(promotion et acceptation) et délégitimation (critique), en Roumanie ce n’est que maintenant



Lucia Simona Dinescu 69

que I’étude de la virtualité exige sa légitimation. Attardons-nous un moment sur la voie suivie
par la Iégitimation de 1’étude de la virtualité en Occident.

3. Critique de la légitimation culturelle radicale

Apres 1989, il a fallu attendre un bon moment en Roumanie avant que le communisme
soit versé dans I’illégitimité et que le modernisme soit délégitimé par le postmodernisme. Et
cela, pendant qu’en Occident non seulement le postmodernisme avait déja une tradition mais
la postmodernité aussi était une réalité depuis quelques décennies. Pour certains théoriciens,
la postmodernité était le passage de la société industrielle a la société postindustrielle,
informationnelle ou a la société de la connaissance. Des études de cyberculture ont été
effectuées, depuis le féminisme online aux communautés virtuelles et a la démocratie digitale.
Dans ce climat culturel, les positions discursives qui ont émergé au carrefour du XX¢ et du
XXI¢ siecles ont entrainé des mouvements radicaux et prétendument ,,révolutionnaires”.
J’entends par la les paradigmes culturels radicaux qui se proposent de traduire les dilemmes
existentiels de I’humanité en algorythmes applicables au niveau culturel large, sociétal et
politique. La fin du XX° siécle a enregistré une pluralité de discours d’autolégitimation radicale
depuis le mouvement de transhumanisme (illustré par Hans Moravec ou Marvin Minsky) a
la critique dystopique frangaise dont les tenants sont Paul Virilio et Jean Baudrillard. Les
prévisions futuristes des scientifiques (robotique, intelligence artificielle, génétique, vie
synthétique, clonage, nanotechnologie) ainsi que leurs critiques culturelles catastrophistes se
rangent sous le signe des discours extrémes. Le discours cyberculturel consacré a ces problé-
matiques ambivalentes laisse apparaitre deux attitudes extrémes: I’utopisme (2 orientation de
droite) et le dystopisme (a orientation de gauche). L’utilisation des nouvelles technologies
d’information-communication a été interprétée soit comme réalisation des idéaux de I’agora
électronique soit comme instauration d’un état de chauchemar du pouvoir panoptique. Par
exemple, des visions de la renaissance de la démocratie dans I’antique Athénes dans 1’espace
de I’Internet ont été jointes aux perspectives apocalyptiques de surveillance politique absolue
des citoyens, de réseau-prison pluripanoptique. Les deux réponses polarisées a 1’extréme
expriment non seulement espoirs ou craintes, elles ambitionnent aussi a étre des solutions aux
crises contemporaines. Des solutions qui ne s’intéressent pas a I’impact pragmatique et réaliste
des pratiques de la technologie virtuelle sur la vie et la culture mais figurent des idéologies
d’imposition des propres discours ,,terminaux”. Si I’attitude utopique est optimiste en ce qui
concerne la connectivité globale, 1’attitude dystopique se range sous le signe du pessimisme
pour ce qui est de la domination en réseau, de la propagande et de la distorsion media de type
capitaliste-consumériste.

Exemplifions pour le premier cas: I'utopisme. En général, les théories utopiques de 1’espace
virtuel ont exprimé 1’espoir d’une revitalisation de la sphere publique, de I’amélioration de
tous les domaines de la vie — social, économique, politique —, de I’épanouissement des voeux
humains de liberté et de fraternité. Ces opinions utopiques soit ont affirmé que le Net était un
espace de I’autoaffirmation et de I’'impossibilité pour le pouvoir d’intervenir et d’exercer le
contrdle de type gouvernemental soit ont soutenu que les gouvernements et les institutions



70 Quelle est la légitimité des discours d’(auto)légitimation radicale. ..

privilégiaient la libre expression, la diversité des idées et les actions sans frontieres. Les fans
de 'utilisation des nouvelles technologies ont souvent donné dans le piege du déterminisme
technologique: ils ont cru que celles-ci peuvent émanciper, peuvent offrir une amélioration
de la vie et un degré accru d’ordre social. La théorie selon laquelle I'utilisation des
technologies de I’information et de la communication inaugurent un espace virtuel de la liberté,
opposé a ’espace de la réalité physique qui rétrécit la liberté humaine dans tous les aspects
de la vie est une illustration du discours utopique. Sauf que le cyberspace ne peut étre élogié
en vertu de la qualité de la liberté absolue vu que les limites de la liberté humaine dans 1’espace
offline se retrouvent en situation online: la liberté d’expression et d’action d’une personne ou
d’un groupe bute contre sa propre limite lorsqu’elle est confrontée a la liberté de 1’autre ou
des autres. La liberté d’expression est limitée en milieu online aussi par les lois de la vie privée
ou les lois des droits de propriété (copyright), par les normes de la décence dans les milieux
ouverts au débat public. La démocratie électronique, comme la liberté en général, n’est pas
la liberté totale. Le slogan ,,the information wants to be free” (free en anglais est polysémique:
sans contrainte, libre et gratuit) figurait au début sur I’étiquette des hackers comme une
idéologie utopique du cyberspace; par la suite cette marque des libertariens allait recevoir
diverses interprétations (comme dans le mouvement free software ou open source). Dans cette
vision optimiste, la distribution de I’information online est considérée comme un processus
exclusif d’ouverture et de liberté, de démocratie, d’auto-épanouissement et de bien-Etre
personnel. Si le traitement de I’information peut &tre concu jusqu’a un certain point comme
libre et gratuit, il n’en reste pas moins que la surveillance, la censure, I’exclusion et les diverses
taxes sont exclues de I’espace virtuel. Dans la mesure ou de tels mouvements se posent en
opposition aux structures autoritaires rigides des Etats, des institutions et corporations etc.,
leur discours est 1égitimant. Mais dans 1a mesure ou leur idéologie radicale s’autolégitime par
des prévisions futuristes, par des spéculations qui ne se soutiennent pas et méme par des formes
de visionarisme ou spiritualisme technologique, ces mouvements perdent leur crédibilité.
La liberté d’expression online et les tentatives échouées du gouvernement américain de
censurer le Net (voir Communications Decency Act, introduit en 1996 et rejeté en 1997) offrent
une base solide a la théorie utopique de 1’absence de contrdle dans le cyberspace. L’organi-
sation Electronic Frontier Foundation (EFF) sau Progress and Freedom Frontier (PFF), la
publication Mondo 2000, divers théoriciens futuristes, politiciens et spécialistes IT ont proné
la liberté sans contraintes de I’espace virtuel en sociologie, politologie, psychologie,
économie etc. Ils nourissent la conviction que le cyberspace est une extension des possibilités
positives de I’existence et de la culture, un rejet des limites de I’espace géographique physique,
du corps fragile et du contr6le institutionnel, un expériment des interactions sociales, politiques,
économiques voire spirituelles inédites. Pareil a toute autre technologie communicationnelle
qui a existé dans I’histoire, I'Internet a traversé (il traverse encore) une période d’attentes moins
réalistes, d’espoirs de solution des crises de la société. Le centre de ces perspectives est le
déterminisme technologique qui a pris de I’ampleur en contexte cybernétique afin de souligner
I’impact ,,révolutionnaire”, ,,sans précédent” des nouvelles technologies sur la vie humaine
et les conséquences positives de ces technologies qui sont nécéssaires ou inévitables. Ce
caractere ,,révolutionnaire” que 1’on a prété a I’utilisation des technologies de I’information



Lucia Simona Dinescu 71

et de la communication prend en compte la possibilité de virtualiser tous les aspects humains
jusqu’a la perte des contenus réels, matériels et corporels. La plupart du temps, la vision
utopique est contradictoire dans la mesure ou la rhétorique radicale et idéaliste de la virtualité
est associée a un communautarisme conservateur et a une démocratie conventionnelle et I’esprit
hight-tech — a un humanisme ou traditionalisme social, politique, économique. Il s’ensuit que
cette vision, en méme temps qu’elle fait tout pour promouvoir les nouveaux medias
techno-culturels perpétue les intéréts institutionnels ou commerciaux. Elle vise a rafraichir la
vie socio-politique tout en perpétuant les instruments du capitalisme; par exemple, le ,,nouvel
ordre social” se plie aux mobiles économiques et politiques de la mondialisation (du type le
plus et le plus vite, le mieux c’est). Sauf que, au-dela I’innovation technique et les choix
humains, sociaux, économiques ou politiques, il existe un complexe de négociations autour
du pouvoir, du conflit entre les forces de la compétition, phénomenes que 1’on ne peut ignorer
malgré les espoirs transmis par les idéologies techno-,,révolutionnaires”. L’utilisation des
technologies digitales n’est pas un processus neutre, ni transcedant ni fataliste et la fascination
que suscitent les pratiques médiées par celles-ci appartiennent au paradigme millénariste
mythique de la fin du XX siecle et du début du XXI° siecle qui veut que la technologie digitale
soit la cause des mutations survenues dans tous les domaines de la vie et de la culture.
Participant du méme type d’idéologiqe utopique, Electronic Frontier Foundation (EFF)
a été créée en 1990 par John Gilmore si John Perry Barlow (surnommé ,,le Thomas Jefferson
du cyberspace”) et prone un idéalisme libertaire typiquement américain. Si le libertarianisme
européen est une forme de défense de la liberté individuelle qui, lorsqu’il s’agit de la protection
de la vie privée, accepte le soutien du gouvernement, le libertarianisme américain est fon-
cierement méfiant vis-a-vis de I’autorité du gouvernement et se nourrit d’un individualisme
exacerbé. Ce libertarianisme est appelé également idéologie californienne vu qu’il est tres
influent dans la Silicon Valley et qu’il répercute les professions de foi de la revue ,,Wired”
de San Francisco. Cette fondation compte parmi les plus populaires et les plus influentes
organisations de défense des libertés civiles dans le cyberspace. La critique de la notion de
frontiere digitale se manifeste tant sur le territoire de I’espace théorique américain que chez
des penseurs extérieurs a cette limite. Pour les critiques, la frontiere électronique apparait plut6t
comme idéologie de la domination et du contrdle, elle remet au goiit du jour ’histoire du
colonialisme. La critique vise le coté impérialisme américain, ses tentatives d’ imposer une
domination globale sociale, économique, politique sur les autres nations du globe. L’Internet
serait un media du controle exercé par les nations dominantes soucieuses de transporter leurs
propres valeurs et normes aussi loin que possible, vers les confins du monde. Cette tendance
a I’américanisation a suscité la réaction des Européens, des Francais en premier lieu et des
pays du Tiers Monde. Autre exemple de 1’'utopisme cybernétique, I’association Progress and
Freedom Frontier (PFF) s’est illustrée par la publication du manifeste intitulé ,,Le Cyberspace
et le Réve Américain: une Magna Carta pour I’Ere de la Connaissance” (1994). Théoriciens
technophiles, les membres de cette association annoncent I’émergeance de ,,la troisiéme vague
révolutionnaire”, la vague informationnelle, aprés la premiere vague de I’agriculture et la
seconde, de I’industrie: le cyberspace, accomplissement du réve américain. Le manifeste, qui
rentre dans la typologie du courant de frontiere électronique, fait I’éloge de divers aspects a



72 Quelle est la légitimité des discours d’(auto)légitimation radicale. ..

mettre sur le compte de I’émergeance de I’ére de I’information: la démassification et la
personnalisation, I’individualisme et la vie privée, I’ affirmation de la liberté et la disparition
des institutions bureaucratiques, la dématérialisation de toutes choses, la compétitivité éco-
nomique, la démocratie. Tout en admettant la présence de 1’anxiété, de certaines manifestations
de la désintégration des personnalités ou du culte privé pathologique, les représentants de cette
association voient dans ces éléments disloquants un passage obligé de la transition entre la
vieille civilisation et la nouvelle génération de la troisieme vague. Au début des années 1990,
quand la Roumanie se réveillait du cauchemar communiste, que son élite politique et
intellectuelle soit s’accrochait au résidus du vieux régime soit tentait d’en débarrasser la société,
la classe politique au pouvoir en Amérique appuie 1’idée de la démocratie virtuelle par la
métaphore de ,,autoroutes de 1’information”. Le syntagme respectif, qui a vu le jour sous la
présidence de Bill Clinton, s’est constitué autour d’initiatives politique du genre I’ Agenda pour
Action au sein de la National Information Infrastructure en septembre 1993. C’était le moment
ou, dans la société américaine, la compétition nationale, le cosmopolitisme et la prospérité
économique globale se sont croisés grace a I’utilisation des technologies de I’information et
de la communication. L’agenda fut con¢u par I’administration Clinton comme ,,une révolution”
informationnelle dans tous les domaines de la vie et de la culture. Les éventuelles conséquences
négatives n’ont pas été prises en compte. Le soi-disant Programme on Information and
Communication Technologies (1994) allait théoriser la super-autoroute informationnelle comme
un réseau des réseaux dont les éléments de base étaient I’interconnexion, la compétition des
services, la démocratie. Ce projet a inspiré I’initiative de I’Union Européenne (février 1995)
de jeter les bases de la société globale-informationnelle et de valoriser les ressources
démocratiques de la technologie (,,Opinion on Europe’s Way to the Information Society. An
Action Plan”, projet publié par le Comité Economique et Social de I’Union Européenne). Le
projet de I’autoroute informationnelle a failli a remplir toutes ses attributions pour plusieurs
raisons dont, au premier chef, un déficit de volonté politique et les contraintes économiques.
Le processus échoué de la mondialisation appuyé par I’idéologie des autoroutes infor-
mationnelle est un argument facile & démolir si on lui oppose les expériences réussies des
initiatives de démocratie virtuelle locale. La délegitimation théorique de 1’étude de la virtualité
dans son acception utopique a été signée par les critiques dystopiques francais Baudrillard et
Virilio. Leur critique des nouvelles technologies est elle méme sujette a délégitimation car elle
se situe au pole négativiste de la radicalité. Comme le temps nous manque pour entrer dans
le détail de cette légitimation radicale, nous présentons un autre type possible de 1égitimation.

4. Une solution possible: la légitimation culturelle modérée

Les visions utopiques et dystopiques appellent également une perspective pragmatique et
une rhétorique modérée, ancrée dans les réalités de 1’espace virtuel, un espace configuré a
I’interface entre la dimension physique de 1’existence socio-politique et la dimension infor-
mationnelle-communicationnelle. Si certaines sociétés progressistes qui demeurent commu-
nistes (la Chine, par exemple) ont un discours de légitimation contradictoire (elles recourent
aux bénéfices des nouveaux moyens d’information et de communication décentralisateurs tout



Lucia Simona Dinescu 73

en maintenant le contrdle étatique et en pratiquant la censure), les sociétés démocratiques
tendent a promouvoir, en contexte online, les valeurs de la libre mobilisation et expression,
de la décentralisation de la vie publique et privée et a délégitimer les structures autoritaires.
Tandis que la Roumanie était isolée de 1’Occident, enfermée dans le faux mirage culturel
wrévolutionnaire” du communisme nationaliste, qu’elle trébuchait ensuite dans les périodes
incertaines de la transition en se débattant dans les tentatives de délégitimer 1’idéologie radicale
communiste, aux Etats Unis, scientifiques et théoriciens des nouveaux médias créaient mythes
et utopies technologiques mais aussi stratégies pragmatiques de légitimation de la société
informationnelle — comme la stratégie du réseau Internet. Aujourd’hui cependant, pour un pays
est-européen, ex-communiste, I’espace virtuel ouvre la possibilité de la légitimation identitaire
et culturelle au niveau global, son entrée dans un circuit de la communication et de la
collaboration transdisciplinaire. Les stratégies autochtones de 1égitimation culturelle pourraient
apporter une différence dans les politiques de la mondialisation en faisant adopter une
perspective éthique modérée. Ces stratégies pourraient éviter aussi bien I’attitude ,,révolu-
tionnaire” utopique qui crédite les nouvelles technologies de I’'information et de la communi-
cation du pouvoir de générer un homme nouveau, une société nouvelle, etc. que 1’attitude
radicale dystopique pour laquelle les mémes technologies sont porteuses de catastrophes, d’un
»accident” ultime dans I’existence et la culture de I’humanité. La culture roumaine, qui est
payée pour connaitre la nocivité des discours ,,révolutionnaires”, nationaliste-radicaux, qui
a subi ces tactiques communes aux régimes d’extréme gauche et d’extréme droite, aurait intérét
a choisir une forme de légitimation (est-européenne mais globale aussi) ,,faible”, éthiquement
circonspecte, qui mette une sourdine aux tactiques ,,fortes”, ,,stridentes”.

Les attitudes discursives modérées adoptées dans I’espace virtuel sur les démarches sociales,
politiques et économiques pourraient arrondir les angles euphoriques ou apocalyptiques,
futuristes ou regressifs. L utilisation de la technologie n’a jamais ét€ a sens unique, ascendant,
de cause a effet, elle a créé et a détruit, a produit avantages et désavantages, a apporté gains
et pertes. Trancher entre les deux tendances comme le font pareillement les enthousiastes et
les critiques (pour des raison divergentes, bien siir) ne sert a rien car les frontieres sont fluides
et se refont sans arrét. Par exemple, les institutions militaires et gouvernementales, les banques
et les compagnies aériennes ne sont pas les seules a avoir amplifié leur pouvoir dans I’espace
virutel, les individus lambda ou les groupes d’opposition aussi ont acquis pouvoir de
communication et d’action. Méme si ces derniers sont encore plus controlés par les organi-
sations politiques ou les agences de publicité, leur possibilité de résister et de se regrouper a
augmenté aussi. Les enthousiastes poussent les citoyens a profiter des avantages de 1’espace
socio-politique virtuel cependant que les sceptiques les avertissent sur I’impact strictement
négatif de 1’organisation technologique sur leurs vies. Au lieu de lancer ce genre de pétardes
rhétoriques radicales, une légitimation critique modérée et éthique de I’espace virtuel doit
encourager la coexistence et la rencontre des espoirs et craintes, des bénéfices et contraintes
ou risques et, aussi, ticher de minimiser les désavantages et accroitre les opportunités fournies
par le paysage techno-global dans la vie sociale, politique, économique.

Il conviedrait donc d’adopter une vision discursive modérée sur le potentiel social,
communal, politique et économique de I’utilisation des technologies de I’information et de



74 Quelle est la légitimité des discours d’(auto)légitimation radicale. ..

communication, une vision qui fasse le point sur les atouts et les faiblesses de I’espace virtuel:
un potentiel qui prenne en compte la manifestation libre et le contrdle, le pouvoir et le
contre-pouvoir. Le cadre culturel et socio-politique des nouvelles technologies accueille aussi
bien la manifestation des processus démocratiques tels la décentralisation, le pluralisme, la
fragmentation, la personnalisation et I’autonomie que celle des processus autoritaires tels le
contrdle et la surveillance, la restriction de 1’acces, la sécurité et I’enfermement. En méme
temps, les frontieres entre les deux ,,camps” fusionnent si bien que, par exemple, la possibilité
de controle et de manipulation peut devenir une mesure démocratique, en possession du citoyen,
mais aussi une mesure autoritaire si elle entre sur le territoire gouvernemental ou corporatiste.

Les systemes sociaux, politiques et économiques de I’espace virtuel (de I’Internet
notamment) aussi bien que ceux de I’espace physique se caractérisent par un mélange hybride
de démocratie citoyenne et d’autorité institutionnelle. La démocratie n’est point vide insti-
tutionnel, absence des organes de controle et d’autorité. Un certain degré d’autorité est
nécessaire dans I’espace des communautés virtuelles et de la démocratie digitale tout comme
il est nécessaire dans I’espace de la réalité physique afin d’éviter que des comportements
malicieux, opportunistes, abusifs ou frauduleux se manifestent dans le réseau. Des lois comme
le copyright, des normes qui sanctionnent la conduite amorale et des modérations comme
’interception de la communication gouvernent les actions et les relations dans les deux
espaces — que ce soit positivement ou négativement. La liberté d’expression et d’action ne
peuvent étre garanties online que dans la mesure ou chaque utilisateur est responsable pour
le cotenu exprimé ou pour I’activité qu’il déploie. Mieux méme, les modérateurs des débats
peuvent intervenir dans la communication interactive a condition qu’ils ne laissent pas
I’impression de contrevenir a la liberté d’expression. Ils doivent persuader les citoyens que
la libre expression ne les dispense pas d’une conduite sociale. Dans toute conjoncture
social-politique de I’espace virtuel il faut trouver un équilibre, ne serait-ce que fragile, entre
des tendances opposées, entre les discours et les pratiques du pouvoir et les discours et pratiques
de I’oppostion, entre mythe et réalité.

Affirmer que I’Internet est completement libre de tout contrdle contrevient a la réalité tout
comme cette autre affirmation qui veut qu’il est completement contr6lé et normalisé dans les
banques globales de données. D’une part, le réseau peut étre le media le plus restrictif, élitiste
et dominateur, d’autre part il peut &tre le plus démocratique et interactif media culturel
informatif-communicationnel. En vertu de ce paradoxe, le réseau accuse les inégalités deja
existantes et en conteste la force. Conclure que le Net est en méme temps un espace virtuel
normalisé et institutionalisé et un espace de la liberté vaut si I’on admet que la liberté absolue
est une illusion: la liberté personnelle a comme contrepoids le besoin de liberté de I’autre et
le devoir des institutions de poser des garde-fous. La 1égitimation et la Iégifération optimes
dans le cyberspace semblent traduire la volonté de trouver lois et normes qui encouragent la
libre expression et action tout en offrant un cadre 1égal, comportemental et moral approprié.
Adopter des mesures radicales dans 1’espace virtuel, incontestables et sans appel ne semble
pas étre une stratégie (auto)légitimante, crédible et tolérante dans la réalité de la diversité
culturelle. La liberté d’expression dans les espaces publics du Net ¢’est privilégier les valeurs
autonomes et le contrdle personnel sur les intéréts des institutions a I’exception des situations



Lucia Simona Dinescu 75

extrémes du racisme, de I’obscénité etc. Un certain degré de liberté doit étre maintenu dans
I’espace virtuel qui aille de pair avec la protection et la sécurisation des actions en ligne.
L’espace cybernétique est libre et en méme temps sécurisé dans les transactions commerciales,
bancaires, dans ses liaisons avec les institutions gouvernementales et avec les espaces publics
des débats. Exagérer ces deux tendances, une liberté débridée et une sécurité sourcilleuse, est
également nuisible: la sécurisation extréme rogne sur le pluralisme alors que la liberté sans
contraintes meéne a une conduite alégale, acivique et amorale. Les institutions politiques,
culturelles, économiques du Net doivent assurer la liberté de communication et d’action tout
en garantissant un milieu privé et siir. L’espace social, économique et politique du réseau ne
signifie pas avoir la liberté absolue de I’information, c’est céder simultanément certaines libertés
et en gagner d’autres. Le cyberspace n’est pas dépourvu de pouvoir et de controle, de la tension
des conflits entre anarchistes, capitalistes, forces légiférantes, il participe a la lutte pour le
partage du pouvoir entre gouvernements, corporations, organisations civiques et citoyens
ordinaires. La soi-disante ,,révolution” informationnelle-communicationnelle n’engendre pas
par elle méme une revitalisation des relations sociales interhumaines. Méme si le réseau passe
pour la plus grosse institution ,,anarchique” connue dans ’histoire, il n’en est pas moins une
institution ou, plutot, une pluralité d’institutions et d’institutionalisations de I’expression et
de I’action. En derniére instance, la liberté dans I’espace de I’Internet doit étre la possibilité
de résister aux formes extrémes du pouvoir, a la 1égitimité radicale et autoritaire mais aussi
la possibilité de construire des stratégies d’(auto)légitimation critique, modérée et éthique. Les
cultures différentes, spécifiques et locales peuvent trouver leurs propres stratégies d’affirmation
et de 1égitimité dans ce contexte du pluralisme démocratique et de la tolérence.

Pour s’(auto)légitimer, pour étre crédibles, les discours culturels du XXI° siecle doivent
adopter une perspective critique tempérée, de sens éthique, ils doivent s’assumer avec
responsabilité et avoir une vision réaliste-pragmatique. Un discours tempéré et circonspect,
formulé dans I’espace de la virtualité repose sur la vertu. Le pouvoir déroulé dans I’espace
socio-politique virtuel n’appartient pas a un seul, il est traversé par les forces divergeantes,
mais contaminées, de la conformité et de I’opposition: la machine du pouvoir est consitutée
d’une multitude de positions et contrepositions qui transgressent la logique du binarisme et
se confrontent, souvent dans les termes ambigus de la complicité. Malgré la présence des
tendances autoritaires de I’espace social-politique virtuel il faut cultiver les forces d’opposition
et discrépantes, immanentes et démocratiques, force de la rationalité humaine plutot que des
promesses politiques futuriste ou des nostalgies social-communautaires ou faussement
humanistes. Les nouveaux avantages de I’acces a I’information, de la communication et de
I’(inter)action peuvent créer une impression de fausse démocratie, de participation et
d’implication dans les conditions ou le rationalisme cybernétique est dirigé vers le contrdle
corporel, intellectuel, social-culturel ou politique. L’équilibre fragile entre ordre et désordre,
pouvoir et opposition, individualité et collectivité peut étre établi comme mesure de la possibilité
de choix et d’action dans I’espace virtuel. Si elles tiennent compte de ces facteurs, les stratégies
culturelles modérées peuvent se légitimer et peuvent fonctionner dans un milieu des
négociations entre I’individu et I’institution ou I’Etat. La virtualité doit étre assumée dans sa
dimension étymologique de vertu, malgré 1’apparence ,,démodée” de ce terme, dans une



76 Quelle est la légitimité des discours d’(auto)légitimation radicale. ..

perspective éthique. Si la virtualité est congue comme vertu, les problématiques sociales,
économiques et politiques de la cyberculture, de la liberté a 1’égalité, trouvent un cadre d’action
conforme aux dilemmes de 1’existence humaine dans ce sens que les actions entreprises sont
garanties par la responsabilité assumée. A I'aube du XXI¢ siecle, I’(auto)légitimation
radicale et ,,révolutionnaire” dans I’espace de la culture ne semble plus une stratégie plausible
malgré les discours technologiques-politiques qui veulent transformer toute innovation
technique en une forme de publicité du stade révolutionnaire de 1’existence. Le besoin se fait
sentir, par contre, de stratégies de négociation, tolérantes (venant du pouvoir) et alternatives.
Assurons donc, dans la mesure du possible, le droit a la modération des stratégies culturelles
(auto) 1égitimantes.

University of Bucharest



